## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالى والبحث العلمى

كلية العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية



قسم التاريخ

# الدور العلمي لعلماء زواوة في العهد الحفصي خلال الفترة مابين (ق7-9ه/13-15م)

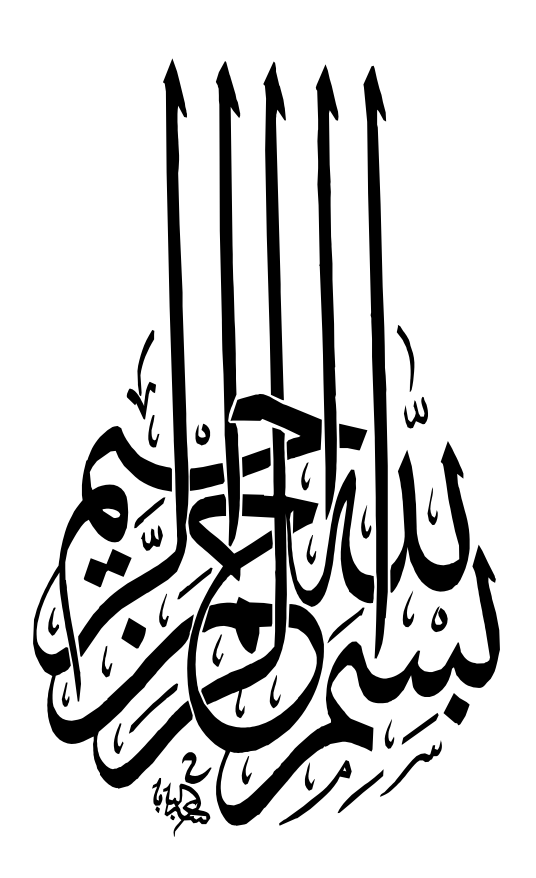
مذكرة مكملة لنيل شهادة الماستر في التاريخ تخصص : تاريخ وحضارة المغرب الإسلامي

إعداد : تحت إشراف : فايزة بوزياني أ.د محمد بوشقيف

أعضاء لجنة المناقشة:

أ/يماني رشيد أستاذ مساعد" أ" – رئيسا جامعة تلمسان د/بوشقيف محمد أستاذ محاضرا "أ" – مشرفا جامعة تلمسان أ/حسين عبد الهادي أستاذ مساعد "ب" – مناقشا جامعة تلمسان

السنة الجامعية :1435هـ \_ 1436هـ / 2014م \_ 2015م



## شكر و تقدير

الحمد لله الشافي والعافي النافع والضار وله الحمد وهو على كل شيء قدير، أشكر الله عز وجل الذي وفقني في انجاز هذا العمل.

أتقدم بالشكر الجزيل إلى الأستاذ المشرف الدكت و محمد بوشقيف الذي لم يدّخر جهدا لتوجيهي أثناء القيام بهذا العمل كما أتقدم بالشكر إلى كل من ساعدني من قريب أو بعيد خاصة الأستاذة هاشمي مريم بجامعة بليدة 2 التي لم تبخل علي بالمادة والنصح ؛كما أتقدم بالشكر التي لم تبخل علي بالمادة والنصح ؛كما أتقدم بالشكر الجزيل إلى اللجنة المناقشة .

## إهداء

| إلى من يقدر العلم ويجله ويوظفه في خير الإنسانية ومن جاهد في سبيل |
|------------------------------------------------------------------|
| دروبه وسعى به قدما نحو الآفاق                                    |
| إلى من جعل الله الجنة تحت أقدامها(أمي الغالية)                   |
| إلى من كان سببا في وجودي وشجعني على طلب العلم ودفعني             |
| إليه(أبي الغالي)                                                 |
| إلى من لا تحلو الدنيا إلا بوجودهم وقربهم(إخوتي)                  |
| توفيق ، كريمة ، زوليخة ، عثمان                                   |
| إلـــى أخي وصهري عبد الغني وعصافير المحبة مهدي وعبد الصمد        |
| آملة من الله أن يحفظهم جميعا                                     |
| وإلى أخواتي وصديقاتيوإلى أخواتي وصديقاتي                         |

# المقدمة

عرف المغرب الإسلامي تحوُّلا سياسياً ؛ إجتماعياً و إقتصادياً واضحا وذلك بعد إنهيار دولة الموحدين في منتصف القرن السابع الهجري و الثالث عشر الميلادي ؛ مما أدّى إلى إحتدام الصراع بين دويلات المغرب الإسلامي ، في إطار مشروعية الإرث الموحدي بين الدول الثلاث الحفصية بتونس، المرينية بالمغرب الاقصى، والعبد الوادية بالمغرب الأوسط

ورغم هذا الوضع السياسي المزدري إلا أن الحياة العلمية كانت مزدهرة حيث أعطت ثماراً إيجابية وذلك بشحن روح التنافس بين دول المغرب الإسلامي خاصة في الجال العلمي والثقافي و بدى ذلك جليا من خلال تشجيع السلاطين والملو ك للعلم والمعرفة التي تعتبر آداة لإرتقاء الشعوب والسمو بثقافتها وتوجيه فكرها إلى الأفضل، فكان على العلماء كسر هذه الحواجز والحدود بين الدول المتصارعة ،فاعتبروا ذلك تأدية لرسالة سامية ترقى عن أي ظنون , و عن أي حواجز وصراعات ولذلك أبحروا في مجال العلم ولم يمنعهم شيء عن فعل ذلك ، وهذا ما أكده العلماء من خلال إعتلائهم أعلى المناصب أينما ذهبوا بالرغم من إختلاف القبائل والمواطن ؛ ومنهم علماء زواوة الذين ساهموا في إثراء الحركة العلمية والثقافية ومختلف المجالات .

فكانت بجاية نموذجا واضحا للدولة الغنية بالعلم والمعرفة وذلك من خلال الزخم الهائل من العلماء الذين توافدوا إليها خاصة في العهد الحفصي بعد الظروف اللاَّ أمنية التي عاشها مسلمي الأندلس وبذلك تكوَّن نسيج إجتماعي وثقافي متنوع ومتعدد الثقافات وهذا مازاد في الثراء إلا أنَّ علماء زواوة إستطاعوا البروز من خلال علمهم وإسهاماتهم أمَّا عن أسباب ودواعي إختياري لهذا الموضوع فهي كالآتي:

-المساهمة في إثراء النقاش العلمي فيما يخص موضوع الدراسة.

-التعرف على الظروف التي واجهها علماء زواوة وعلى الدرجة العلمية التي وصلوا إليها مقارنة مع النحبة العربية التي كانت تحتل المرتبة الأولى ببجاية متمثلة في العنصر الأندلسي.

-إبراز مساهمة ودور علماء زواوة في المغرب الإسلامي في الإشعاع الثقافي والعلمي والحضاري الذي شهدته بلاد المغرب ، وذلك في الكشف عن الجوانب المتعلقة بالحالة الثقافية العامة التي كانت عليها البلاد.

أماعن أهداف هذه الدراسة فهي تكمن فيمايلي:

- إشباع الفضول وإكمال المعرفة ، كما لا أنكر عدم معرفتي الواسعة عن الموضوع وهذا ما أكسبني حافزا أكبر وتحديا في المعرفة أكثر عنه.

الوقوف على نشاطات علماء زواوة ومعرفة إلى أي مدى وصلو ا بعلمهم

وعليه إن الإشكالية المطروحة هنا نحاول من خلالها معرفة مقدار مساهمة علماء زواوة في الإشعاع الثقافي والعلمي خلال العهد الحفصي ؟ ومن خلال ذلك التعرف عن قرب من هي قبيلة زواوة وماهي بطونها وفروعها ؟ وماهو الدَّور الذي لعبه علماء زواوة في إثراء

المحلات العلمية والثقافية ؟ وماهو المستوى الحضاري الذي وصلته بجاية في ذلك العهد ؟ ومن هم أقطاب الحركة الفكرية الزواويين ببجاية ؟

للإجابة عن هذه التساؤلات إشتملت هذه الدراسة على خطة بحث تضمنت مقدمة ثم مدخل وثلاث فصول وفي الأخير خاتمة ؛ وقد تعرضت في المدخل إلى مراحل الفتح الإسلامي لبلاد المغرب واستعرضت فيه التَّطورات والمراحل الزمنية التي مرَّت بما مدينة بجاية منذ العهد الفينيقي إلى العهد الحفصي.

أمّا الفصل الأول تطرقت فيه لقبيلة زواوة بدءاً من التَّسمية ؛البطون والفروع وصولاً إلى علاقتها مع السلطة الحفصية.

خصَّصت الفصل الثاني في رصد إسهامات علماء زواوة في الحركة العلمية في مختلف الجالات العلمية من خلال مشاهير العلماء.

بينما الفصل الثالث عالجت فيه الدَّور الذي لعبه علماء زواوة خلال العهد الحفصي وذلك من خلال عطائهم في مختلف الميادين السياسية ؛الثقافية والدينية والإجتماعية والعلمية.

أما الخاتمة فقد إشتملت على أهم الإستنتاجات حول الموضوع.

تمت دراسة هذا الموضوع بإعتماد المنهج التاريخي و الوصفي في وصف الحياة الفكرية والثقافية والكمى رغم صعوبة تحقيقه.

أما عن مصادر البحث فقد إعتمدت على مجموعة من المصادر والمراجع المتخصصة ومن أهمها:

#### 1-كتب التراجم:

- كتاب "عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية " لأحمد بن أحمد الغبريني (ت704ه/1304م) الذي يعد مصدر هام لتراجم مشاهير علماء بجاية أو من إستوطنوا بجاية في القرن السابع هجري ، حيث ضم (108) شخصية أو عالما من رجال الدين والتصوف والعلم والأدب ، وضم (11) عالم زواوي.

- كتاب "نيل الابتهاج بتيريز الديباج" لأحمد بابا التنبكتي (ت 1036 هـ/ 1627 م) وهو كتاب يترجم لفئة من الناس تجمعها صفة الاهتمام بالدراسات الدينية والعربية ، وتتميز تراجم هذا الكتاب بدقة الوصف وإمتاعه مع قدرة فائقة على إيراد التفاصيل في تراجم من عاصرهم المؤلف، وتضمن هذا الكتاب ترجمة لثمانمائة واثنتين من علماء وفقهاء المذهب المالكي خاصة أولئك الذين برزوا في بلاد المغرب الإسلامي مع ذكر بعض علماء بلاد المشرق ، وقد أورد هذا المؤلف ترجمة مستفيضة لعلماء المغرب الأوسط خلال الفترة المدروسة

- كتاب "جذوة الاقتباس فيمن حل من العلماء مدينة فاس" للمؤرخ أحمد بن محمد ابن أبي العافية المكناسي ثم الفاسي ، المعروف بابن القاضي (ت 1025 هـ/ 1616 م)

وهو كتاب تراجم للعلماء الذين نزلوا مدينة فاس واستقروا فيها من بلاد المغرب الإسلامي وحتى من الأندلس، بالإضافة إلى العلماء الذين أنجبتهم مدينة فاس في مختلف العصور، حيث يتضمن القسم الأول من هذا الكتاب التعريف بمدينة فاس منذ عهد الأدارسة، وتاريخ بناء جامع القرويين من خلال ذكر خطباء منبره ويترجم هذا القسم لثلاثمائة وتسع وسبعين شخصية سياسية وعلمية وأدبية مشهورة أمّا القسم الثاني من هذا الكتاب فيترجم لستمائة وستٍ وأربعين شخصيّة سياسيّة وثقافية أيضا، وهو كتاب مهم جدًّا لأنه يؤرخ لدور عدد من علماء المغربين الأدنى والأوسط الذين زاروا مدينة فاس خلال القرنين السابع و الثامن الهجريين 14 و 13 م

#### - كتاب "البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان" لابن مريم التلمساني

وهو كتاب يترجم لعدد هام من العلماء الذين أنجبتهم مدينة تلمسان وكذلك العلماء الذين استقروا بها والذين قدموا إليها من بجاية وفاس وبلاد الأندلس، وهو كتاب يترجم لعدد هام من علماء المغرب الأوسط والذين كان لهم نشاط ملحوظ في الحياة الثقافية والفكرية في بلاد المغرب الإسلامي

#### 2-كتب التاريخ العام:

#### - كتاب "ترجمان العبر وديوان المبتدأ والخبر " لعبد الرحمن بن خلدون "

(ت 808ه/1406م) والذي يتكون من سبعة أجزاء ، شاملة الجزء الأول منه عبارة عن "المقدمة" المشهورة ،ويشتمل على ستة أبواب تناول فيه الظواهر الإجتماعية بكل موضوعية حيث إعتمدت على الجزء السادس منها الذي تناول فيه الأوضاع الثقافية والسياسية لبحاية في العهد الحفصي وهو الجزء الذي يكاد يكون متخصصا في تاريخ بلاد المغرب الأوسط والأقصى خلال القرنين و 8ه/ 14 و 13 هـ ومن خلال الأخبار والأحداث التي عرج عليها بن خلدون فيما يخص تاريخ وخبر قبيلة زناتة والدول التي شكلتها هذه الأخيرة في هذه المنطقة

، وبالرغم من أن بن خلدون توسع كثيرا في المسائل والأخبار السياسية ، فإن القسم الأخير من الجزء السابع والذي تضمن التعريف بابن خلدون مؤلف هذا الكتاب ، فإنه تضمن تراجم عديدة لعلماء المغرب الأوسط الذين كان لهم نشاط واضح في بلاد المغرب الأقصى خاصة خلال القرن الثامن الهجري ، الرابع عشر الميلادي،

- كتاب الفارسية في مبادئ الدولة الحفصية " لأحمد بن حسي بن الخطيب المعروف بإبن قنفد القسنطيني ت810هـ/1404م. وهو كتاب خاص بتاريخ الدولة الحفصية ، ويث أهداه للسلطان الحفصي أبي فارس عبد العزيز 796-839هـ/1394م، حيث قصد فيه عن كل مايشين بالدولة الحفصية وإبراز محاسنها فقط ، وخاصة فيما يخص صفات السلطان الحفصي "أبي فارس" تضمن الكتاب معلومات عن الحكام الحفصيين ، خاصة عهد السلطان أبي فارس .

- كتاب "تاريخ الدولتين الموحدية و الحفصية " لمحمد بن إبراهيم الزركشي ت 1488هـ/ 1488م. والكتاب يتحدث عن تاريخ المغرب الإسلامي وبالأخص المغرب الأدبى ما بين القرنين 6و 9هـ وقد تضمن معلومات عن بجاية لكونها تابعة للدولة الحفصية.

#### 3-كتب الجغرافيا: .

- كتاب "المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب " وهو جزء من "المسالك والممالك " لأبي عبد الله البكري (ت 478ه/1113م) الذي وصف فيه أهم المدن والطرق بالمغرب الإسلامي .

- كتاب "الروض المعطار في خبر الأقطار " لأبي عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المعطار في خبر الأقطار " لأبي عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم الجيزي ت867هـ، وقام بتصحيحه والتعليق على حواشيه لافي بروفنصال ، وقام بنشره وطبعه ببيروت وهو معجم جغرافي تاريخي .

٥

#### 4-كتب النوازل:

- كتاب "المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى علماء إفريقية والأندلس والمغرب "لأحمد بن يحي الونشريسي 914ه/1508م ويعد هذا الأخير من أبرز الكتب في الفقه المالكي ، فهو جامع لفتاوى علماء المغرب الإسلامي

كما إعتمدت على جملة من المراجع من أهمها :

- "قبيلة زواوة بالمغرب الأوسط ما بين القرنين (6-9ه/15-15م)للدكتور مفتاح خلفات

- "بجاية الناصرية" لمحمد الشريف سيدي موسى و" القبائل الأمازيغية " لبوزياني الدراجي

- معجم أعلام الجزائر " لعادل نويهض .

وعليه لا يخلو أيُّ عمل من الصُّعوبات لأنه لن يكون ذو قيمة أكبر ، ومن بين هذه الصّعوبات التي واجهتها في مسار البحث ألا وهي:

-نذرة المادة العلمية والمتخصصة .

- نذرة المادة العلمية وقلة الدراسات المسبقة المقدمة في هذا الموضوع , مما يجعله موضوعا ثريا ومتجانسا من كل الجوانب .

-تشابه وتطابق المعلومات التي أرخت لجهود علماء المغرب الأوسط "خاصة لعلماء زواوة " مما يجعل الإستفادة قليلة خاصة كتب التراجم ولاشك أيي لم أوفي الموضوع حقه .

كما آمل أن كون قد وفقت في القليل منه ، والتوفيق من الله والكمال له وحده فعليه توكلت وإليه أنيب .

. فايزة بوزياني تلمسان 2015/05/25

## المدخل

## بجاية حاضرة علماء زواوة

1-الموقع والأهمية

2-بجاية في العهد الفينيقي

3-بجاية في العهد الروماني والوندالي

4-بجاية في العهد الحمادي

5-بجاية في العهد الموحدي والحفصي

تعتبر بجاية من أهم حواضر المغرب الإسلامي ، حاصة في العهد الحفصي ولها تاريخ عظيم وإسمها دليل على مكانتها العلمية و التاريخية، حيث تعتبر المركز الأساسي لقبيلة زواوة ومنه فهي مركز لعلمائها في ذلك العهد أي العهد الحفصي على غرار (قسنطينة وتيزي وزو وبسكرة) وغيرها من المدن التي كانت تحت نفوذ الدولة الحفصية.

لم يكن إختيارنا لبجاية كأنموذج لعلماء بجاية في الفصل التمهيدي عفويا بل كان عن قصد ، لأنها كانت تمثل رمزا للحضارة الإسلامية في ذلك الوقت نظرا للوزن و الأهمية اللذين بلغتهما في ذلك الحين ، لأن معظم علماء زواوة ينتمون إليها .

وعليه نحن بصدد التعرف عليها من الناحية الجغرافية والزمنية من خلال العصور والحضارات التي تعاقبت عليها وذلك لإبراز مكانتها الثقافية والعلمية .

#### أولا: الموقع والأهمية .

تقع مدينة بجاية على خط طول 2 و 45 شَرقا، وخط عرض 36 و 45 شَمالا على مسافة 230 كلم شرق الجزائر العاصمة عند سفوح جبل قورايا التي تحمي المدينة ،ومينائها من التيارات الهوائية ، مما جعل جوها معتدلاً ، لا تتعدى متوسط درجة حرارته 17درجة مئوية ،ومن الناحية الجغرافية، تقع بجاية في المنطقة الشمالية الشرقية من وسط البلاد، ويحدها كل من: ولاية جيجل شرقا، ولاية تيزي وزو والبويرة غربا، و ولاية سطيف وبرج بوعريريج جنوبا، وهي مفتوحة على البحر الأبيض المتوسط بمسافة طولها 95 كلم أ، ويقول عنها القلقشندي " بلاد بجاية مدينة من مدن المغرب الأوسط واقعة في الإقليم السابع . قال إبن سعيد : حيث الطول إثنان وعشرون درجة والعرض أربع وثلاثون درجة وخمس وخمسون دقيقة .قال في " تقويم البلدان: "هي قاعدة الغرب الأوسط ، وهي مقابل طرطوشة من الأندلس ، وعرض البحر بينهما ثلاث مجار .قال في " مسالك البصار " وهي مدينة ميسورة أضيف إلى جانبها ربض أدير عليه سور ضام لنطاق المدينة فصارا كالشيء الواحد .قال :والربض في

<sup>1-</sup>إسماعيل العربي، **بجاية عاصمة بني حماد الثانية**، مجلة الثقافة، السنة الثالثة، عدد 18 ديسمبر/يناير 1973-1973، ص. 26.

وطأة، والمديمة القديمة في سفح جبل ،يدخل إليها خور من البحر الرومي تدخل منه المراكب اليها..." وموقعها يشبه مسرحا رومانيا عتيقا في شكله الدائري و تاريخها حافل بالأمجاد... على يمين المدينة ترتفع قِمم جبال "توجة" الشاهقة ويحاذيها على الشاطئ جبال" بوعنداس" ، حبال "بني تيزي الصخرية" وأدرار" أملال" وتيزي وزو المتفرعة عن جبال" البابور" ، ومن تدلس إلى مدينة بجاية في البر سبعون ميلا وفي البحر تسعون ميلا ومدينة بجاية على البحر فوق جرف حجر ولها من جهة الشمال جبل يسمى "أميسون"

#### ثانيا: بجاية في العهد الفينيقي.

بجاية كما تعرف اليوم لكن قبلا كانت تعرف بعدة أسماء نضرا للمراحل التي مرت بها هاته المدينة العربقة ،ومن بين هذه الأسماء إسم "صلدة" أو صلداي<sup>3</sup>، وهو إسم لمدينة أسسها الفنيقيون، اللذين كانوا يعتبرون بحارة مهرة إشتهرو بالملاحة و ركوب البحر وأيضا عمدوا إلى تأسيس مراكز ومحطات تجارية في طريقهم البحري الرابط بين مدينتي صور وقادش حيث تنبهوا لموقع بجاية البحري الحصين، وأنشأوا به مرفأ لهم ومدينة فينيقية ،ومنذ ذلك الوقت غدت مدينة صلداي حلقة وصل بين شرقي البحر المتوسط وغربه ونقطة لتبادل السلع والبضائع التجارية كالفضة والمنسوجات والأواني الفخارية والجلود والصمغ وغير

1 - أبو العباس أحمد بن علي القلقشندي ، صبح الأعشى في صناعة الأنشاء، ، تحقيق، يوسف علي طويل، . ج5، دارالفكر دمشق، 1987، ص109 ،

<sup>2-</sup>أحمد سليماني ، تاريخ المدن الجزائرية ، دار القصبة للنشر ، الجزائر، 2007 ، ص108.

<sup>3-</sup> صلداي إسم فينيقي أطلق على مدينة بجاية، وقد جعلها الفينقيون رفقت السكان الأصليون البربر (الأمازيغ) في حدود القرن الثامن قبل الميلاد مدينة هامة إزدهرت فيها التجارة بفضل ميناءها البحري وأسطولها الضخم. ينظر إلى: أبي العبّاس أحمد الغُبريني: عُنوانُ الدّراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية، تحقيق رابح بونار، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1981م، ط2، ص4-5

<sup>4-</sup>عبد الحليم عويس، دولة بني حماد "صفحة رائعة من التاريخ الجزائري"، مكتبة الإسكندرية، ط2، ص، 90.

ذلك من المواد التي اعتمد عليها الفينيقيين أن يجارتهم، كانت بجاية من بين الموانئ التي يرجع أغلبها إلى العهد الفينيقي كانت أيضا من أوائل هذه الموانئ دخولا في نطاق نفوذ روما ثم سيطرتها ،وإن تم ذلك على مراحل  $^2$ .

#### ثالثا: بجاية في العهدالروماني والوندالي.

من المراحل التي مرت بما بجاية خلال التعاقب الزمني هي مرحلة الإحتلال الروماني ومنه هبت روما لإحتواء البلاد عسكريا وضمها ،حيث أنشأ الإمبراطور الروماني" أوغست"ما بين سنتي 33و (ق.م) إثنا عشرة مستوطنة أغلبها على ساحل مملكة موريطانيا الممتدة من سطيف إلى طنحة ، من بين هذه المستوطنات : بجاية ؛ حيحل ؛ أزفون ؛ برج البحري ؛ قبة سيدي إبراهيم تنس ؛ تيكلات ؛ حمام ريغة ؛ مليانة 3 ، وبذلك تحولت إلى "صلداي" حين أسسها الرومان 4 ، وهي مدينة عتيقة بناها الرومان في منحدر شاهق على ساحل البحر الأبيض المتوسط تحيط بما أسوار علية متينة ، 5 وإلى طبيعة المدينة كميناء قديم تشير أيضا المصادر الرومانية :فقد ذكرها سترابون من بين ثلاثة مدن في سواحل مملكة المياسيل ، ظلت قائمة بعد أفول هذه المملكة وأسر ثم إعدام الملك النوميدي الماسايسيلي يوغرطة ، في روما سنة 105ق.م وكان المؤرخ والسياسي الروماني "سالوست" قد وصف البحر المتوسط بأنه متقلب الأهواء وبأنه دون موانئ ؛ ولعله يعني بذلك الشواطئ التي تعنينا :حيث يوجد ميناء من بين الموانئ ، الطبيعية التي تلجأ إليها المراكب الشراعية أثناء هموب بحاية الذي يعد من بين الموانئ ، الطبيعية التي تلجأ إليها المراكب الشراعية أثناء هموب

1-( الفينيقيون) وهم فرع من كنعان الذين أ قاموا حضارتهم في فلسطين وابنان وجزء من سوريا ولم يكن يذكر إسم الفينيقيين قبل الربع الأخير من الألف الثانية قبل الميلاد ينظر إلى : محمد الهادي حارش ، التاريخ المغاربي القديم

السياسي والحضاري منذ فجر التاريخ إلى الفتح الإسلامي ،مؤسسة الجزائر ،1992، ص37.

<sup>2-</sup> محمد الشريف سيدي موسى، بجاية الناصرية ، تقديم: محمد الأمين بلغيث، دار كرم الله للنشر ، 2011، ص13.

<sup>3 -</sup> بومهلة التواتي ،**بجاية** "حاضرة البحر ونادرة الدهر "،مراجعة :د . احسن بومالي،دار المعرفة ،2010،ص37.

<sup>4-</sup>الحسن بن محمد الوزان الفاسي، وصف إفريقيا، تر: محمد حجي ومحمد الأخضر ، دار الغرب الاسلامي، ص50 .

<sup>-</sup>أحمد توفيق المدني، الجزائر، المطبعة العربية، 1350هـ، ص-ص، 196-197-

العواصف والأنواء ؟ذلك أن خليج بجاية في مأمن من العواصف الشمالية والغربية الأكثر خطورة بفعل إمتداد اليابسة في رأسه الغربي وعلوها مشكّلة سدًا مانعاً أمام هذه العواصف وظلت بجاية كسائر مدن إفريقيا الشمالية تحت النفوذ الرومايي إلى غاية القرن الخامس ميلادي حين دخلها الإحتلال الوندالي ،ويرى بعض المؤرخين الغربيين من بينهم دابر و"دولاكروا" أن الوندال كانو يعتزمون ، في بدء أمرهم ، أن يتخوا من بجاية عاصمة لدولتهم ولعل ملكهم جنزيرك كان يرمي إلى جعل بجاية قاعدة خلفية لجيوشه وذلك حين توقف بحا لبعض الوقت سنة 439م قادما من الغرب حيث لم يباشر جنزريك التنظيم الإداري لمملكته إلا بعد إحتلاله لقرطاج في أكتوبر 439م وكانت جيوشه قد دخلت بونة² سنة 431م بعد صراع طويل ومرير 3 وعرفت في وقتهم بإسم "غور " أي الموقع الصخري أو الجبل الصخري أو وعرفت في وقتهم بإسم "غور " أي الموقع الصخري أو الجبل أعيان الوندال بينما عهد إلى أشخاص من بين سكان المدينة البربر والرومان بوظائف ذات أقل درجة ؛ وقد أجرر الوندال سكان المدينة على إعتناق الأريانية وهي الديانة جلبها الوندال معهم؛ 5 حيث دام إحتلال " الو ندال" لغور" إلى غاية سنة أربع وثلاثين وخمس مائة للميلاد واستطاعت الجيوش البيزنطية القضاء على أخر ملوكهم المعروف ب "جلمر" للميلاد واستطاعت الجيوش البيزنطية القضاء على أخر ملوكهم المعروف ب "جلمر" في الميلاد واستطاعت الجيوش البيزنطية القضاء على أخر ملوكهم المعروف ب "جلمر"

<sup>1-</sup> بومهلة التواتي ، **المرجع السابق** ، ص19.

<sup>2-</sup> بونة (مدينة عنّابة حالياً والتي تقع شمال شرق الجزائر) وهي مدينة قديمة بناها الرومان على ساحل البحر المتوسط، وهي على ربوة مشرفة على فحوصها وقراها، وكانت تسمى قديماً أوربونة، يطل عليها جبل زغوغ وهو كثير الثلج والبرد. ينظر إلى: مجهول، الإستبصار في عجائب الأمصار ، نشر و تعليق: سعد زغلول عبد الحميد ، ج6،دار الشؤون الثقافية العامة العراق، ص12-62

<sup>3 -</sup> بومهلة التواتي ، **المرجع السابق**، ص41.

<sup>4-</sup>مفتاح خلفات، قبيلة زواوة بالمغرب الأوسط مابين القرنين (6هـ9ه/12م-15م) دراسة في دورها السياسي والحضاري، دار الأمل، تيزي وزو ،2011م، ص131

<sup>5 -</sup> بومهلة التواتي ، **المرجع السابق** ، ص41. -

#### رابعا: بجاية في العهد الحمادي.

عند الفتح الإسلامي  $^1$  لمدينة بجاية ما بين سنتي (  $^2$ 8ه –  $^2$ 9ه) الموافق ل ( $^2$ 70م –  $^2$ 708م) كانت صلداي المدينة  $^2$  قد تحولت إلى قرية صغيرة يقطنها صيادوا السمك من الأندلسيين  $^3$ 0 وقبيلة من البربر تسمى "بجاية" أو " بقاية" أو " بقاييت" مثلما أكده العلامة إبن خلدون وأيضا إسم "بوجي" هو نسبة لقبيلة (بجاية) "بوجي"  $^3$ 0 ويبدو ان بجاية كانت معروفة قبل تعميرها على يد الحماديين كمرسى  $^3$ حيث يقول عنها في ذلك البكري : (... ثم مرسى مدينة بجاية ازلية اهلة عامرة بأهل الأندلس بشرقيها نمر كبير تدخله السفن حملة  $^3$ 0 هذا مأمون قد خرج عن محاذاة جزيرة الأندلس ومرسى بجاية هو ساحل قلعة أبي طويل، وعلى هذا المرسى في تلك الجبال قبائل كتامة ...)  $^3$ 0 ، إذ كانت تعد كرابع إقليم (بجاية) الذي يحمل المرسى في تلك الجبال قبائل كتامة ...)

1-إذ لا تكاد مصادر التاريخ العربية في القرون الأولى للفح الإسلامي تذكر بلاد بجاية إلا عبر الإشارة إلى القبائل التي كانت بجاية دارا لها: زواوة وكتامة وعجيسة وهوارة وهي في معظمها قبائل من البربر البرانس التي كانت كنظيراتها من أوربة ومصمودة ، ذات شأن لا يستهان به لدى مقدم جيوش الفتح الإسلامي إلى المنطقة ، في القرن الأول هجري . ينظر إلى : بومهالة تواتي ،نفسه، ص 43.

3-لقد إلتحق العديد من أهل الأندلس ببحاية لعدة أسباب ،فهناك العلاقة الطيبة التي تربط الصنهاجيين بأهل الأندلس ،حتى كان بين ملوك الطوائف من أسس إمارة صنهاجة وعدم إسثقرار الأمور في الأندلس التي كانت لاتزال بيد ملوك الطوائف وقت بناء المدينة وميل الكثير من سكان شبه الجزيرة إلى إختيار المرافئ ليستقروا بما .ينظر إلى:إبرهيم حركات ، "دور بجاية في الحضارة ،مجلة الأصالة ، 1394 م ،عدد حاص ببجاية ، س 14

4 - (بوجي) كان التجار الأوربيون يقصدون بجاية لشراء الصوف والزيت والجلود والرصاص ، وخصوصا شمع بجاية المشهور الذي أخذت منه بجاية إسم الشمعة بالفرنسية ، وشمع بجاية ظل عدة قرون أحسن وسائل الإضاءة وكانت المدينة تصدر كميات كبيرة منه إلى أوروبا . ينظر إلى: السيدة عالمة، نظرة على تاريخ بجاية ، ، مجلة الأصالة ، العدد 191 السنة الرابعة ، 1394هـ - 1974م، عدد خاص ببجاية ، أص 87,

<sup>2-</sup>محمد الشريف سيدي موسى ، **المرجع السابق** ،ص ص،14-15.

<sup>5-</sup> عبد الحليم عويس ،ا**لمرجع السابق** ،ص ص، 101 102.

<sup>6-</sup>إسماعيل العربي، **المدن المغربية**، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ص 169.

عاصمته نفس الإسم ويجعل بعضهم هذا الإقليم في عداد مملكة تونس أي في العهد الروماني إلى أن جددها الناصر الحمادي في سنة 468 = 1076م ودعاها الناصرية نسبة له ، وكان يسكن الجبال المشرفة عليها قوم من كتامة يعتنقون المذهب الشيعي ويولون عناية بالغة إلى كل من شاركهم في معتقداتهم حيث كانت بجاية تمثل طريقا هامة من طرق المواصلات وتمتاز بمرفأ محمي على أحسن وجه وقد لفتت إنتباه الناصر إبن حماد الراغب في الإقتراب من ساحل البحر على غرار أبناء عمومته بالمهدية ولا شك أنه قد بنى قلعته في آخر منحدرات جبل أميسون (جبل غورية) مدينة بجاية الجديدة ولا شك أنه قد النميري إلى الموقع الساحر لمدينة بجاية الذي شهد بأنه أحسن موقع لمن يريد الإنقطاع للعبادة وفي هذه الفترة واجهت المملكة الحمادية زحف الأعراب ومهاجمتهم فأصبحت هذه العاصمة مهددة بالإختناق الإقتصادي مما إضطر السلطان الحمادي إلى إختيار موقع جبل بجاية بغرض

مارمول كربخال ، افريقيا ، ترجمة : محمد حجي ومحمد الأخضر وآخرون ، مكتبة المعارف، ص19.  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>وهو الناصر بن علناس، قتل بلقين بن محمد وخلفه على راس الدولة الحمادية وذلك في سنة 454هـ/1062م، ينظر إلى :رشيد بورويية ، الدولة الحمادية —تاريخها وحضارتها، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 1977، ص 58، ابرهيم حركات ، المرجع السابق ، ص 89، لسان الدين إبن لخطيب ، أعمال الأعلام '، تحقيق : ليفي بروفنصال،، ط2، دار المكشوف ، بيروت ، لبنان ، 1956، ص 55، إبن خلدون ، المصدر السابق ، ج6، ص 553 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- الحسن الوزان الفاسي، المصدر السابق، ص 50.

<sup>4-</sup> ويقال عنهم الشيعة وهم أتباع على وبنيه ويذهبون إلى أن على هو الدي عيّنه النبي {صلى الله عليه وسلم } خليفة بنصوص ينقلونها ويؤولونها على مقتضى مذهبهم ؛ فالعلويون عندهم هم الأحق بالخلافة من الأميين والعباسيين . ينظر إلى: محمد الطمار ، الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج ، ديوان المطبوعات الجامعية ، 2007، ص 105. و- أميسون ) هو جبل سام صعب المرتقى، يحد مدينة بجاية من الناحية الشمالية ، في أكنافه جمل من النباتات المنتفع به في صناعة الطب . ينظر الى : الحميري محمد بن عبد المنعم السبتي ( نهاية القرن 9 ه/ 15 م )، الروض المعطار في خبر الاقطار ، تحقيق: د . إحسان عباس ، مكتبة لبنان ، بيروت ، ص 80

<sup>6-</sup>أحمد توفيق المدني، حرب الثلاثمائة سنة بين الجزائر وإسبانيا 1492-1792، دار البعث ، الجزائر، ص107.، 7- إبن الحاج النميري، فيض العباب و إفاضة قداح الأداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة و الزاب ، دراسة و إعداد : محمد إبن شقرون، ط 1، الرباط 1990، ص268.

الحماية نظرا للسلسلة الجبلية أيضا لوجود فرصة لبناء قوة عسكرية بحرية و دار للصناعة هناك من يجعلها ما بين سنتي 450و460هـ460هـ1067م فياقوت الحموي ابن الاثير 2رجحان سنة 45هـ1064م، وقد ربطت بعض المصادر سبب بنائها بهزيمة سبيبة فهناك عدة أسباب رئيسة منها :هو طموح الناصر بن علنا س إلى فتح مدينة المهدية الذي سبق وإن إستعصت عليهم، بدليل أن قلعة بني حماد لم تكن مهددة لا في عهد الناصر، ولا في عهد المنصو ر، حيث بقيت عاصمة ثانية للحماديين وشُيِّدت فيها عدة مباني مشهورة 2.

والراجح أيضا أن الناصر بناها نسبة لموقعها الحصين ، و السهول كانت محيطة بالمدينة و تنتج بوفرة القمح والشعير والتين وغيرها من الفواكه وفي سفح جبل أميسون فكانت تحنى عدة أنواع من النباتات الطبية 6مثل البرباريس

<sup>1-</sup> شهاب الدين بن أبي عبد الله ياقوت الحموي بن عبد الله الرومي البغدادي ،معجم البلدان ،ج1، دار صادر ، بيروت 1993،ص339.

<sup>2-</sup> إبن الأاثير ،الكامل في التاريخ ،تحقيق :أبو الفدا عبد الله القاضي ،دار الكتب العلمية ،بيروت ،1995م، م. 174م.

<sup>3-</sup> محمد الشريف سيدي موسى، المرجع السابق، ص ص، 16-17.-

<sup>4- (</sup>سبيبة) وهي مدينة أزلية ،كثيرة المياه والجنات عليها سور من الحجارة حصين ولها ربض فيه الأسواق والخانات وشريحم من عين جارية كبيرة عليها جناتهم وبساتينهم..."وأيضا هي المدينة التي هزم فيها الجيش الحمادي أمام العرب الهلالية (زغبة وسليم ورياح )ينظر إلى :أبي عبد الله محمد بن محمد بن أدريس الحمودي الحبسني المعروف بالإدريسي منزهة المشتاق في إختراق الأفاق ،المجلد الأول ،المكتبة الثقافية الدينية ،ص294.البكري ،المصدر السابق ،ص304،ياقوت الحموي ،معجم البلدان، ج3، دار صادر ،بيروت ،295، ص186.

<sup>5-</sup> رشيد بوروبة ، ا**لمرجع السابق** ، س54.

<sup>6-.</sup>روباربرنشفك، الدولة الصنهاجية تاريخ إفريقية في عهد بني زيري من ق10 ألى ق12م،نقله: حمادي الساحلي، ج2،ص109

<sup>7-</sup>البرباريس، أو الأمير بارس وهو نبات شائك، يعرف في العطارة المصرية بإسم القشرة، وثماره حامضة عنبية يصنع منها نبيذاً، وفي تونس يعرف بياسمين الصوّة. ينظرإلى :محمود مقديش، المصدر السابق، مج1، ص92.

و القنطوريون أ ؛ الراوند و الأسفيوس وغير ذلك من الحشائش .

وأحاط الناصر المدينة بسور عظيم ورصيف يمتد إلى البحر وجلب لها المياه حيث أعدها فبنى الجامع الأعظم وقصر اللؤلؤ ، كما إستفادت هذه المدينة من علماء القلعة وصقلية والأندلس، فتكونت ببحاية نهظة علمية وغدت من أعظم المدن وحواضر المغرب الإسلامي 4.

#### 5- بجاية الموحدية والحفصية

وظلت بجاية قطبا من أقطاب العلم والحضارة في ذلك الوقت ،حيث زارها الشريف الإدريسي في النصف الأول من القرن السادس الهجري قائلا عنها: "ومدينة بجاية مدينة الغرب الأوسط ،وعين بني حماد والسفن إليها مقلعة والقوافل بما منحطة والأمتعة إليها برا وبحرا مجلوبة والبضائع بما نافعة ، وأهلها مياسير تجار وبما من الصناعات ما ليس بكثير من البلدان وأهلها يجالسون تجار المغرب الأقصى ،وتجار الصحراء وتجار الشرق ، وبما تباع البلدان وأهلها يالأموال ومنشأ الأساطيل والمراكب والسفن والحرابي ، و طلّت محافظة على مكانتها البضائع بالأموال ومنشأ الأساطيل والمراكب والسفن والحرابي ، و طلّت محافظة على مكانتها

1-(القنطوريون )وهو أصناف كثيرة تقارب الثلاثين ومنه نوع في تونس يسمى أرجيقن أو أرجقينة، ويستعمل للصباغة باللون الأصفر، والقنطوريون الكبير يسمّى بتونس جناح الغراب وقصة الحية، وبالإسم الأخير يعرف في الجزائر. 346 مقديش، نفس المصدر، مج 1، ص 92 ، ص 346

 $<sup>^{2}</sup>$  الحميري، المصدر السابق ، $^{2}$  .

<sup>3- (</sup>قصر اللؤلؤ) هو أحد القصور المشهورة في بجاية شيده النّاصر بن علنّاس، ذُكر كثيراً في كتب التاريخ، وتغنى به الشعراء مثل الشاعر إبن حمديس الصقلي الذي ذكر محاسنه في ديوانه. وهناك قصور أخرى ببجاية لا تقل شهرة عن قصر اللؤلؤة وهي قصر النجم وأميمون. ينظر إلى: مجهول، الإستبصار، ج6،ص ص81 –82 ، ج7، ص ص130 .

<sup>4-</sup> محمد الشريف سيدي موسى، المرجع السابق، ص ص، 16-17

<sup>5-</sup>الإدريسي، نزهة المشتاق في إختراق الآفاق، قسم المغرب العربي، تحقيق محمد الحاج صادق، باريس، 1983، ص ص ، 90 -91.

إلى غاية منتصف القرن السادس هجري، لا سيما في عهد السلطان يحي بن عبد العزيز (588هـ) حيث أصبحت مدينة ضعيفة يتحسر أهلها على ماضيها القريب الزاهر أوبعد أن وطأت قدما إبن تومرت 2

مدينة بجاية سنة 511ه 511م أفاظهر بها تدريس العلم والوعظ فإجتمع عليه الناس ومالت إليه القلوب  $^4$ حيث إلتقى بعبد المؤمن بن علي (ت 558ه /1162م)، فمكث بها أشهراً حسب رواية المراكشي ، وبعد قدوم الحملة الموحدية وعلى رأسها عبد المؤمن بن علي سنة 546ه /1152م، أصبحت بجاية تحت راية الموحدين إلى غاية القرن 13م،

<sup>-</sup> محمد الشريف سيدي موسى ، **المرجع السابق** ، ص19.

<sup>2- (</sup>إبن تومرت)هو محمد بن عبد الله المعروف بإبن تومرت من قبيلة هرغة من قبائل المصامدة بالمغرب الأقصى، إدعى النسب إلى آل البيت (بيت علي بن أبي طالب رضي الله عنه)، ولقب نفسه بالمهدي والإمام المعصوم، كان رجلاً فقيراً إهتم بالعلم وتحصيله، فارتحل إلى المشرق لطلب العلم سنة 500ه/1101م، ودرس عند أكبر العلماء هناك، عاد إلى بلاد المغرب وإلتقى عبد المؤمن بن علي الكومي ببحاية سنة 505ه/1111م، فقرّبه إليه كثيراً، وجعله أكبر تلاميذه، أطلق على أتباعه إسم الموحّدين، وشرعا معهم في القضاء على دولة المرابطين التي خاض مع أمرائها العديد من المعارك وقد أصيب بجروح في إحدى هذه المعارك وهي معركة البحيرة سنة 454ه/130م وتوفي متأثراً بحا. يننظرإلى: البيذق، أبوبكر بن علي الصنهاجي: أخبار المهدي بن تومرت وبداية دولة الموحّدين، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1971م، مل 1971م، ملك المغرب و تاريخ مدينة فاس، دار المنصورة للطباعة و الوراقة، الرباط، 1972م، ص172 ؛ عبد المجيد النجّار: المهدي بن تومرت – حياته وآراؤه وثورته الفكريّة والإحتماعية وآثره بالمغرب، ط1، دار المغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، 1983م ص23 دار المغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، 1983م ص23 دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، 1983م مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، بيروت، بيروت، بيروت، علي مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، الإسلامي، بيروت، بيروت، بيروت، علي مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، بيروت، بيروت، بيروت، بيروت، بيروت، بيروت، بيروت، مكي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، بيروت، المؤرث 1760م 176

<sup>4-</sup>محي الدين أبي محمد بن عبد الواحد أبن علي التميمي المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، مطبعة بريل ، الندن ، 6551م، ص137

<sup>5-</sup>عبد الرحمن بن خلدون، كتاب العبر (ديوان المبتدأوالخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)، تحقيق :خليل شحادة مراجعة :سهيل زكار ، ج 6، لبنان 1959 ، ص 363

لقد تعرضت المدينة أثناء هذه الفترة لإحتلال بني غانية أو الملثمين ،و قد وُلِيَ عليها يحي بن غانية بينما إستعمل على الجزائر يحي إبن أخيه طلحة وعلى مليانة بدر بن عائشة ، كما إستولو على قلعة بني حمّّاد ثم إتجه على بن غانية إلى قسنطينة فحاصرها لكنها إمتنعت عنه أم إستعادها الموحدون بعد ذلك وإستطاع الناصر بن المنصور أن يلحقها بتونس ويوليّ عليها أبا محمد عبد الوهاب بن أبي حفص حد الأسرة الحفصية ألم وعرفت المدينة أيضا في هذا العهد إزدهارًا ورخاءًا وتقدمًا تجاريًا وعمرانيًا ، بعد سقوط الموحدين أصبحت بجاية تابعة للحفصيين أن ذلك حين إستقل أبو زكرياء عن الحكم الحفصي بتونس سنة 629 هـ/ 1298 م، وكان الصراع قائما عليها ما بين بني عبد الواد من تلمسان الذين الذين

<sup>1-(</sup>بنو غانية )وهم من أسرة مرابطية حكمت جزيرة ميورقة من أشهر حكا مها "علي بن أبي إ سحاق "الذي سيطر على بجاية لمدة سنتين (580هـ-581)ينظر إلى:إبن عذارى المراكشي ،البيان المغرب في أخبار الأاندلس والمغرب ،تحقيق أليفي بروفنسال و ج س كولان ،ط 3،دار الثقافة ،بيروت 1983، ج 1، ص 339، .. - (مؤلف مجهول)، رسائل موحدية - مجموعة جديدة ،تحقيق أحمد العزاوي ج 1، ط، 1،منشورات كلية أ و ع إ القنيطرة 1995، ص، 242، معمر الهادي القرقوطي ، جهاد الموحدين في الأندلس 541 – 1233م، دار الهمة للطباعة والنشر ،الجزائر 2005، ص 179. يحي بن خلدون، بغية الرواد في ذكر ملوك بني عبد الواد ، تقديم وتحقيق: د. عبد الحميد حاجيات، المكتبة الجزائر 1980، ج 1، ص 91.

<sup>2- (</sup>مؤلف مجهول)، المصدرالسابق ،ص242 .أبي عبد الله محمد بن إبراهيم الزركشي ،تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية ،تحقيق محمد ماضور ،المكتبة العتيقة ،تونس ،ص15

<sup>3-</sup>محمد الشريف سيدي موسى، المرجع السابق، ص20.

<sup>4-</sup> تنسب الدولة الحفصية إلى الشيخ أبي حفص عمر بن يحي بن عبد الله العمري الهنتاني ، من قبيلة هنتانة أحد فروع قبيلة مصمودة ، مواطنها بجبال درن القريبة من مراكش ، وقد كان أبو حفص أحد رجال الدولة الموحدية في عهدها الأول ومن العشرة المقربين للإمام المهدي بن تومرت وعبد المؤمن بن علي الكومي . بنظر إلى : أ.د.حساني مختار ، تاريخ الجزائر الوسيط ، ج 1،دار الهدى للطباعة والنشر ، الجزائر ،2013، ص184.

دخلوها عدة مرات والمرينيين الذين دخلوها سنة 746ه، <sup>1</sup> حين زارها إبن بطوطة بالمغرب الأوسط كانت قاعدة ثالثة ،وتابعة للحفصيين أصحاب إفريقية وقاعدتهم تونس<sup>2</sup>،وبعد أن أصبحت بجاية إمارة مستقلة تحت إمارة أبي زكرياء يحي الثاني الذي كان حسب المؤرخين حازما وعالما ،يشرف بنفسه على أحوال دولته ،وقد عرفت بجاية في عصره رخاءا وازدهارا واستقرارا على عكس الحفصية الشرقية اللتين كانتا في صراع دائم إلى ان توحدتا وذلك في سنة 711ه

وفي ظل الحكم الحفصي، تمكن أمراؤها عدة مرات من التحرر من سلطان تونس وجعلوا من بجاية عاصمة لولاية مستقلة، وتمكنوا من صد هجمات بني عبد الواد و المرينيين ،وكانت العلاقات الثقافية التي جمعت بين هاته الحواضر العلمية خاصة ما بين تلمسان وبجاية حيث أدى قدوم العلماء والأامراء الحفصيون المتسامحون وإنشاء ممالك تلمسان وبجاية

\_

<sup>1-</sup>أبو العباس أحمد الغبريني ، عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببحاية، تحقيق عادل نويهض، دار الكتاب اللبناني، لبنانً، 1979، ،ص7. محمد العروسي المطوي، السلطنة الحفصية -تاريخها السياسي ودورها في المغرب الاسلامي ،دار المغرب الاسلامي ،ص216 ،

<sup>2-</sup>حسن مؤنس ، إبن بطوطة ورحلاته، دار المعارف، 2003، ص، 33.

<sup>3-</sup> عمد الشريف سيدي موسى ، الحياة الفكرية ببجاية من ق7ه الى بداية ق 10ه/13-16 مرسالة لنيل شهادة الملجستير ، اشراف: أد: عبد الحميد حاجيات ، جامعة الجزائر ، 2001، ص12-22، محمد الشريف سيدي موسى ، المرجع السابق ، ص 20 21 22، عبد الرحمن الجيلالي ، تاريخ الجائر العام، ج2، ص47، أحمد بن أبي ضياف ، إتحاف أهل الزمان بأخبار ملوك تونس وعهد الأمان ، تحقيق : لجنة من وزارة الشؤون الدينية ، الدار التونسية للنشر والتوزيع ، تونس ، 1976، ص 204 ، ابن قنفد، المصدر السابق ، ص140 ،

إلى مضاعفة العلاقات حيث يتضح الدور الذي لعبته بجاية في نقل المعرفة في العصور الوسطى 1

بما أن بجاية كانت تابعة لتونس في أغلب الأحيان فإن ظروف التأسيس و زمانه تختلف، فتونس تأسست أيام الفتح في الثلث الأخير للقرن الأول الهجري/7م و يفصل بين تأسيس المدينتين حوالي 4 قرون نمى فيها سكان تونس نموا مختلفا عن بجاية، إنطلقت تونس كمدينة للإستيطان العربي قبل كل شيء، ومع العرب كان هناك خراسانيون وبربر، وبقي السكان العرب يكونون الأغلبية إلى أن قدمت الجيوش الموحدية منذ 554ه/1159م فقيت أغلبيتهم في تونس فتغيرت التركيبة السكانية و إقتربت من التوازن بين السكان ذوي الأصول العربية و السكان ذوي الأصول البربرية دون أن يكون توازنا كليا إذ استمر التفاوت لصالح العرب. وقد تزايد هذا التفاوت بقدوم الأندلسيين ذوي الأصول العربية و إندماج نسبة هامة من العناصر الهلالية والسلمية في المدينة ، بينما إنطلقت بجاية كمدينة بربرية أسستها سلطة بربرية صنهاجية أي السلطة الحمادية، فبحاية خلافا لتونس أنشئت هروبا من عرب مختلفين عن العرب الفاتحين الأوائل، وكانت نواتما الأولى قبائل صنهاجية مخلفة منها قبيلتا بجاية و زواوة وكان التوطين بما محليا أي من جهتها و الجهات القريبة بينما عمّرت تونس في جاية و زواوة وكان التوطين بما مخليا أي من جهتها و الجهات القريبة بينما عمّرت تونس في

1-أنا ماريا دي طولة ، مظاهر المجتمع الفكري في المغرب الأوسط: المبادلات بين تلمسان وبجاية في قر 15هـ، المبادلات الفكرية -بجاية تلمسان ، إشراف: جميل عيساني ومحمد ححيش ، 2011، ص 144 اليمن 20 وهم من قبائل بني هلال وبني سليم : وهما من فرعين من فروع القبائل الأعرابية كانت مواطنها في بلاد اليمن ثم توجهو شمالا إلى بلاد الشام وصعيد مصر إلى أن سمح لهم الفاطميون بالعبور نحو بلاد المغرب إنتقاما من بني زيري ، فبني هلال ينقسمون إلى عدة قبائل مثل : بني رياح وبني عامر وبني عقبة ؟أما بنو سليم فهم من بطون مصر ، وهم الأكثر جموعا ينسبون إلى سليم بن منصور بن عكرمة إبن خضفة بن قيس بن عيلان بن مضر ينظر إلى عبد الرحمن بن خلدون ، المصدر السابق ، ص 141. وأبو الفوز محمد أمين البغدادي "السويدي" ، سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب ، ط1، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1979، ص 74.

البداية أساسا من الوافدين من المشرق، ماعدا أقلية من سكانها السابقين الذين لا يمكن لنا تقدير عددهم وتحدث إبن خلدون عن عمل الناصر بن علناس التوطيني قائلا: "و نقل إليها الناس، وأسقط الخراج عن ساكنيها و إنتقل إليها سنة 461ه " و عرفت بجاية فيما بعد قدوم وافدين من أصول عربية إمّا من إفريقية أو من الأندلس بفضل الهجرة الأندلسية التي كان لها الدور الأكبر في تغيير التركيبة السكانية ببجاية ، غير أن الأصول البربرية بقيت مهيمنة. أوهذا ما سنراه في بقية الفصول وهو عن دور علماء زواوة أي السكان الأوائل للمنطقة (بجاية)

صالح بعيزيق، مدينتا بجاية و تونس في العهد الحفصي -غوذج أم غوذجان ، جامعة تونس، ص $^{0}$ ،

# الفصل الأول

### قبيلة زواوة خلال العهد الحفصي

- 1- مفهوم القبيلة
- 2 أصل التسمية
- 3- نسب زواوة
- 4- وبطونها ومواطنها
- 5- مميزات زواوة وعلاقتهم بالسلطة الحفصية

#### 1-مفهوم القبيلة:

إختلف الباحثون عن مفهو م القبيلة ، الأمر الذي أدى إلى تعدد معاني هدا المفهوم . فمن تحديد مفهوم القبيلة نحصل من تفكيك هذا المفهوم ،على مفهوم القلب الذي يعتبر مصدر العاطفة، وهي استعداد نفسي ينزع بصاحبه إلى الشعور بانفعالات وجدانية خاصة، والقيام بسلوك معين حيال شيء أو شخص معين أوجماعة أو فكرة معينة ، أ وقد نحصل على كلمة القَبِلي هوعكسه البُعدي، والقبلي هو كل ما هو فطري في الإنسان وسابق لكل ما هو بُعدي أو مكتسب. فمفهوم القبيلة قد يتضمن في بعض جوانبه فكرة الوراثة والسلالة الواحدة ، كونما تنحدر من جد واحد أو ما يجمع من أعضائها من روابط الدم 2 إن القبلة لاتتحد بكونما جماعة منحدرة أو متفرقة عن جد واحد حيث يقول إبن خلدون في ذلك "...النسب أمر وهمي لاحقيقة له "  $^{8}$ ، بل هوميكانيزم تلجأ إليه القبيلة بطريقة لاشعورية من أجل صياغة علاقة التعاون والإلتحام والإتصال بين أفرادها علاقة طبيعية وقاعدة أساسية للإنسانية ويقول إبن خلدون في ذلك "من البين أن الإلتحام و الإتصال موجودة في طبائع البشر و إن لم يكونوا من أصل ونسب واحد، إلاأنه كما قدمناه أضعفمما يكون النسبوأنه تحصل العصبية بعضا مما يحصل النسب" فالبنية الثابتة داخل القبيلة "تقبيلت"، هي الخلية البدائية التي تتكاثر لتشكل "اللف"، يحصل النسب" فالبنية الثابتة داخل القبيلة "تقبيلت"، هي الخلية البدائية التي تتكاثر لتشكل "اللف"، والذي يظهر عندما تحاول قبائل مخزنية أو المخزن نفسه إضعاف القبيلة التي بدأت تشتغل بالعرف مقابل الشرع، لتتولد الصراعات وتحل السيبة التي هي فوضى تدخل الفرحة على القبائل، وذلك لتمنحها الشبرع، لتتولد الصراعات وتحل السيبة التي هي فوضى تدخل الفرحة على القبائل، وذلك لتمنحها الشبرع، لتتولد الصراعات وتحل السيبة أ

<sup>-</sup>جميل صليبا، المعجم الفلسفي، ج2. دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1982، ص 43.

<sup>2-</sup>ابن منظور، **لسان العرب**، دار صادر ، دت ، ج 11 ، بيروت، ص 542

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن خلدون ،المقدمة ،ط $^{-1}$ ،دار القلم ،بیروت ، 1978،  $^{-2}$ 

<sup>4-</sup>الهادي الهروي، القبيلة والإقطاع والمخزن، مقاربة سوسولوجية للمجتمع المغربي الحديث1844-1934، إفريقيا للشرق، المغرب، ص47.

<sup>5-</sup>إبن خلدون، نفس المصدر، ص 129.

<sup>6-</sup> لم يظهر مفهوم "السيبة" في الكتابات الخلدونية، حيث إنّ ابن خلدون ارتكز على العصبية ركيزةً أساسيةً ومنبعًا للفعل التاريخي في تأسيس الدول ودوامها وزوالها؛ فمفهوم السيبة لم يظهر ويجدّة إلا في نهاية القرن التاسع عشر، ويشير، من بين ما يشير إليه، إلى كثير من المعاني والمدلولات، والتأويلات التي تمتح من القاموس العربي ومن الفهم العامي فالسيبة هي حالة من المعارضة والتعارض، حيث يكون المخزن فيها معرضًا من طرف القبائل الرحل، والقبائل المستقرة، ثم القبائل الأمازيغية، وفي بعض الحالات بتحالف مع الزوايا=؛

الفرصة لإعادة إحياء مؤسساتها القديمة والنداء على "الأمغار" المخلّص من الهيمنة المخزنية؛ وعلى الرغم من أنّ القبائل كلّها تكرارية في بنياتها، فإنّه لا تقبل أية قبيلة أن تختفي طوعًا أو أن تصهر في قبيلة أخرى؛ فلا يحصل ذلك إلاّ إذا قهرت بالقوة أو نزلت بها خطوب، وقد تختفي أو تضعف نتيجة الكوارث الطبيعية 1.

كما يُعَرِفُ علماء اللغة القبيلة ؛ على أنها جماعة من الناس تنتسب الى أب أو جد واحد وهي بذلك لا تختلف عن المفهوم الغربي ، وتُعرَف على أنها جماعة من الناس يشكلون مجتمعا محليا ويعلنون أنهم ينحذرون من جدٍ أو سلف مشتركٍ ،أما القبيلة كنظام فهي وحدة إجتماعية لها نظامها الخاص و يتكون شكلها الهرمي من الخلية الأولى وهي الأسرة ثم ترقى إلى مستوى العشيرة التي تضم عادة عددا من الأسر ثم تسمُوا إلى مرتبة

البطن الذي تلتقي فيه عشائر شتى بواسطة المصاهرة أو الجوار وتنتهي في القمة بالقبلية التي تضم عدة بطون تجمع بينها وحدة الدم والنسب وفي أحيان أخرى تشمل بطون عدة إنتسبت إليها لسبب ما مفاصبحت جزءًا منها بحكم الحلف أو الولاء ،بل نجد من المؤرخين من يوسع مفهوم النسب إلى درجة أن يدخل في إطاره كل رابطة بين الأفراد بسبب طول المعاشرة وهو بذلك لا يقيد العصبية بالقرابة الدموية فحسب بل الإلتحام فليست القرابة وحدها من يولد العصبية ،بل ما يكون باعثا للألفة التي تلحق بالنفس من إهتمام جارها أو قريبها أو نسيبها بوجه من الوجوه  $^2$  و القبيلة هي أوسع مجموعة يشعر أعضاؤها بواجب التكتل من أجل الغزو والدفاع وينتمي الأفراد في مستوى ثان إلى العشيرة وهي أكبر السلالات ...أي مجموع الإخوة الأحياء أو الأموات على السواء الذين تربطهم علاقة النسب لأغم ينحدرون من جد واحد؛ولكل قبيلة:

- وطن يشمل أراضي زراعية ومراعي وأضرحة .

20

\_

<sup>=</sup>فهذه المعارضة تنبني أساسًا حول لواء الفقه الذي يحمله المخزن في مقابل لواء العرف الذي تنادي به القبائل مهما كانت أصولها عندما يشتد عليها الخناق الاقتصادي، أو عندما يهمشها المخزن نفسه؛ فالمخزن يعرف عدوه جيّدًا عندما يعرف السيبة بالجاهلية. ينظر إلى: المختار الهراس، القبيلة والدورة العصبية: قراءة في التحليل الخلدوني للمجتمع المغاربي، مجلة المستقبل العربي، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عبد الله حمودي، الشيخ والمريد، ترجمة عبد المجيد جحفة، دار توبقال، 2000، ص 103

<sup>2-</sup>خلفات مفتاح ،ا**لمرجع السابق** ،ص33.

-تنتسب كل قبيلة لجد مشترك يشتق منه إسم المجموعة على العموم

- تنقسم كل قبيلة إلى قبيلتين أو ثلاث قبائل فرعية ولكل منها منطقة خاصة ؛ وتنحدر كل منها من جدٍ يكون في الغالب إبنا للجدِ المؤسس.

-كل قسمة قبلية تشكل في أن واحد فرعا من فروع النسب و فصيلة سياسية .و تنقسم القبيلة الفرعية بدورها إلى سلالات أو بيوت .  $^{1}$ 

وبالتالي القبيلة هي إجتماع عدة قرىتشترك في الواجبات والحقوق فكل قرى البيلة مجتمعة في الدفاع وفي الهجوم، وعليه إذا ما أعلنت قبيلة الحرب على جارها أو ما إذا كانت هي نفسها ضحية هجوم ] تعين على كل القرى الأخرى المشاركة في عمل جماعي. فبمجرد أن يعلوا النداء الأول للقبيلة ، تتوقف الحروب والخصومات الأهلية بين تجماعث و أخرى .

وتتضامن القرى بشأن جميع القضايا المتعلقة بالشرف القبائلي وهي تؤدي بصورة منتظمة إلى الحروب، وهذه القضايا هي: مسائل تتعلق بلعناية<sup>2</sup>، وبما يسمى "أوزيقا"أو الثأر وكذا القتل من طرف الغرباء لأعضاء القبيلة أو لأناس منحوا فيه لعناية، وأيضا إختطاف النساء وغيره من الأعراف<sup>3</sup>.

#### 2 - أصل تسمية زواوة:

إنّ المصادر التاريخية القديمة سواء اليونانية أو الرومانية والبيزنطية لم تذكر إسم زواوة ضمن القبائل الأمازيغية ولذلك إعتمدت بعض المراجع الأجنبية على بعض الفرضيات والأساطير البربرية ،حيث أطلقت إسم"الكانكوجيان" كنية أو صفة

4- (حبال حرجرة) هي حبال زواوة وهي حبال القبائل الكبرى تقع غرب بجاية . ينظر إلى: حسن الوزان ، المصدر السابق ، ص102.

<sup>1-</sup> ليليا بن سالم ،**الانتروبولوجيا والتاريخ** —حالة المغرب العربي ،ترجمة :عبد الأحد السبتي وعبد اللطيف الفلق،دار توبقال للنشر المغرب ،ص ص13-17 .

<sup>2-</sup> كلمة عناية مأخوذة من كلمة "عنى "العربية ، ومعناها إيلاء أهمية كبيرة ، ومن هنا جاء تمديد معنى الكلمة ليشمل معنى "الحماية ". ينظرإلى : أ.هانوتو ولوتورنو، ترجمة : مخلوف عبد الجميد، إبراهيم سعدي ، ج2، دار الأمل للطباعة والنشر والتوزيع ، المدينة الجديدة ، تيزي وزو، 2013، ص62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- أ.هانوتو ولوتورنو، ا**لمرجع السابق** ،س65.

تطلق على أي مجموعة من خمس فرق أو قبائل أو الإتحاد الذي أعضاءَه ينحدِرون من أب واحد أو جد واحد. 1

وقد عُرف إسم زواوة منذ القرن  $11_{e}$ 1ه في المغرب الأدنى وكان ذلك أو لإشهار لهم ومعنى كلمة" زواوة "بلغتهم جمع الشيء فهو زاو ،ولكثرة جموعهم و "أزوي" جاء ومعه غيره  $^{2}$  وإسم زواوة هو تصحيف للإسم البربري "قوَاوَا" أو "زواوا" نسبة لأحد أبناء يحي بن تمزيت بن ضريس ، ويدعى "زواو" ومنه أُخَذَت هذه القبيلة تسميتها  $^{3}$ .

#### 3-نسب زواوة:

لقد إختلف المؤرخون في نسب الزواوة فهم قبائل كثيرة مشهورة  $^4$ وهم منتشرون في أقاليم بلاد البربر ونوميديا ،ومعظمهم رعاة ولو أن من بينهم صناعًا ينسجون القماش والجوخ ويعيشون في الجبال والتلال،  $^5$  ومواطنهم ومساكنهم بشمال إفريقية يجعلهم البحر المتوسط الممتد من خليج مدينة الجزائر إلى بجاية إحدى عواصمهم وإلى جيجل نصف دائرة ، فهؤلاء هم المعروفون والمشهورون بالزواوة ،  $^6$  إذ يقول عنهم إبن خلدون بألهم من أكثر أهل الغرب لهذا العهد وما بعده ، لا يكاد قطر من أقطاره يخلو من بطن من بطونهم في جبل أو بسيط ،فإلهم من ولد صنهاج وهو صناك بالصاد المشمة بالزاي والكاف القريبة من الجيم إلا أن العرب عربته وزادت فيه الهاء والنون والألف فصار صنهاج

وزواوة فرع من كتامة <sup>8</sup>؛وهي الفرع الوحيد الذي لم يستعرب ،إلا بنسبة ضئيلة ،لأن بيئتها تمتد عبر جبال شاهقة ،وأوعار وفحوج . وجبالها هي اولى الكتل الجبلية ، في سلسلة الاطلس البحري (درن)

<sup>1-</sup>خلفات مفتاح ،المرجع السابق ،ص 50-

البو يعلى الزواوي ، تاريخ الزواوة ،مراجعة وتعليق :سهيل الخالدي ،منشورات وزارة الثقافة،الجزائر،ط، 2005، م $^{200}$ 

<sup>3 -</sup> خلفات مفتاح ،المرجع السابق،ص51

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>–نفسه ،ص90.

<sup>5-</sup>مارمول كربخال ، **المرجع السابق**، ص93

<sup>6-</sup> ابو يعلى الزواوي ، نفس المرجع ، ص90.

<sup>200</sup>، عبد الرحمن ابن خلدون  $\frac{1}{1000}$  المصدر السابق  $\frac{1}{1000}$ 

<sup>8-&</sup>quot;كتامة"وهم من قبائل البربر بالمغرب واشدهم باسا وقوة ،واطولهم باعا في الملك عند نسابة البربر وهم من ولد كتام بن برنس،ويقال لهم :كتم ونسابة العرب يقولون انهم من حمير ؛واول ملوكهم إفريقش بن قيس بن صيفي من ملوك التبايعة وهو الذي افتتح افريقية=

إرتفاعا، وأعلى قمة فيها هي قمة "لالاحديجة". وكانت نواتها الأولى قبائل صنهاجية محتلفة منها قبيلتا بجاية و زواوة؛ اإذن إن زواوة هي بطن من بطون كتامة البرنسية أمثلما يذكر إبن حلدون ناقلا عن إبن حزم (ت411هـ/6012) رغم الاضطراب الذي أَبدَاه فذكرهُم مرة مع البرانس ومرة مع البُتر 4.

حيث صارت زواوة من أشد أولياء كتامة تعلقا بها ودفاعا على كيانها وأي مبرر لذلك ،غير الشعور بوحدة الأصل والمصير ؛ ويشير إبن خلدون إلى هذا المعنى بقوله : "والمواطن واوضح دليل عليه ،

=ومواطنهم بأرياف قسنطينة الى تخوم بجاية غربا الى جبل الاوراس من ناحية القبلة .ينظر الى :ابن خلدون ،المصدر السابق ، مس 195؛ موسى لقبال ،دور كتامة في تاريخ الخلافة الفاطمية -منذ تأسيسها الى منتصف ق(5ه/11م)، ج1،دار الامل للنشر والتوزيع ،الجزائر 2007، ص262 .

1- موسى لقبال ،ا**لمرجع السابق**،ص259

2- (جبال جرجرة )منها جبال" لا لا خديجة" ارتفاعه ميلان وستمائة وست عشر ذراعا. ينظر إلى:مبارك بن محمد الميلي ،**تاريخ الجزائر -**في القديم والحيث ، ج1،الشركة الوطنية للكتاب ،ص49. .

3-( البرانس )أكثر أهل المغرب تأثرا بالهجرات الأجنبية لاسيما الضاربين منهم على ساحل البحر المتوسط ،نتيجة احتكاكهم المستمر بالطارئين الجدد على المنطقة ، فلا غرابة إذا أن تظهر بينهم محاولات تكوين كيانات سياسية قومية قبل البتر الضاربين في أعماق الصحراء إلى البرانس تنتمي قبيلة كتامة،وهي من أوفر قبائلهم عددا وأشدهم بأسا وأقواهم شكيمة وأعظمهم استقرارا وتمرسا على أساليب الحضارة ،وكانت مواطن جمهورها أيام الفتح الإسلامي شرق المغرب الأوسط تمتد من جبل أوراس جنوبا حتى ساحل البحر المتوسط ما بين بونة وبجاية شمالا وجميع بطون كتامة تنحدر من غرسن ويسوده إبنا كتام بن برنس ،ومن أكثرها انتشارا وأعظمها ذكرا بالمغرب الأوسط : جيملة، بني سكتان ،ملوزة ،زواوة ،مصالة ، ينظر إلى : إبن خلدون ،المصدر السابق ، ص 147-

4-ومن أسماء القبائل التي تسمى البتر ،من البربر هم : (زواغة ،وزناتة ، ونفزة ،ولواتة ومزاتة ونفوسة ،ومغيلة ،ومطماطة ومطغرة ،ومديونة وصدينة ) ولكل هؤلاء شعوب وقبائل كثيرة وبطون وافخاذ وعمائر لاتحصى نسبوا إلى جدهم الابتر وهو مادغيس بن بركان يلقب "الابتر ". ينظر الى :ابن حزم ،جمهرة انساب العرب ،تحقيق ليفي بروفنصال ،دار المعارف ،مصر ،1984، م660 . ابن حلدون ،المصدرالسابق,ص308. بوزياني الدراجي ،القبائل الامازيغية ادوارها حمواطنها اعيانها. ج1،دار الكتاب العربي، ص،224.

وإلا فأين مواطن زواغة $^{-1}$ وهي طرابلس ، وبالمغرب الأقصى  $^{-}$ من مواطن كتامة "، ويفسر خطأ النسابة على أساس وقوع التصحيف الجزئي بحيث وضع الواو محل الزاي من إسم زواوة ، فصار زواوة وزواغة في نسب واحد . 2وأصل واحد وهو سمكان بن يحي بن ضريس من زحيك بن مادغيس الابتر، وبالتالي فهي فرع من البتر من ضريسة وبطن بن يحي منها بنوع خاص وهو البطن الذّي ينتمي إليه فروع زناتة 3 ومن خلال بحثنا لم نحد جوابا شافيا على أن زواوة هي قبيلة بترية أو قبيلة من البرانس لكن بعض المراجع تصنفها من قبائل البرانس أي من قبيلة كتامة البرنسية ،فهناك من كتب أن زواوة من البرانس ومنهم إبن خلدون لأنه لم يذكرها ضمن القبائل البترية في قوله : "وأعلام القبائل التي تسمى البتر من البربر هم زواغة ؛زناتة ؛زوارة ؛نفزة ؛لواتة ؛مزاتة ؛نفوسة ؛ مغيلة ومطماطة ومطغرة ومديونة وصندينة ولكل هؤلاء الشعوب قبائل كثيرة وبطون وأفخاذ وعمائِر لا تُحصى نسبو إلى جدّهم وهو مادغيس بن بركان يلقب بالأبتر ". ولا شك أن هذا النص دليل على أن زواوة فرع من كتامة أي من البرانس . اما فيما يخص ثبوت الشّرف لدَى قبائل زواوة لأن الشرف هو إحدى القيم الدينية والإجتماعية التي حضِيت بإهتمام كبير من لدُن العلماء المغاربة سواء ضمن دراسات عامة تناولت أخبار رجال إشتهروا بالعلم والصلاح والشرف 4التي أكسبت الشرفاءمكانة أدبيةومادية مرموقة , تميّزهم داخل النسيج الإجتماعي ؛فهناك من يقول في هذا الخصوص أن زواوة من كتامة بجميع بطونها, وهم الذين زحفوا إلى الشرق وملكوا الإاسكندرية (العهد الفاطمي) ومصر والشام وإختطو للقاهرة أعظم الأمصار بمصر وإرتحل المعز رابع خلفائهم ومعه كتامة على قبائلهم وإستفحلت الدولة هناك (صنهاجة)؛

و أن زواوة من قبائل حمير اليمانية ومايثبث ذلك في نظر أبي يعلى الزواوي هو أن بعض الأسماء ولأعلام اليمنية القديمة باقية إلى يومنا هذا وهي مستعملة عند زواوة أي ما كتب في كتب الرحلة

<sup>1-&</sup>quot;زواغة "يندرج بنو زواغة -باتفاق المؤرخين والنسابين -ضمن ابناء زواغ بن سمكان بن يحي . ويقول عنهم ابن خلدون (واما زواغة فلم يتأد الينا من اخبارهم وتصاريف احوالهم ما نعمل فيه الاقلام )ثم يذكر ثلاث من بطونهم وهم بنو دمر بن زواغ نظر الى:إبن خلدون ،المصدر السابق،ص264، بوزياني الدراجي ، المرجع السابق ، ص،224

<sup>2-</sup> موسى لقبال ، المرجع السابق، ص258.

<sup>3-</sup>خلفات مفتاح ، **المرجع السابق**، ص52

<sup>4 -</sup>خلفات مفتاح ،المرجع السابق ،ص244

الحجازية في قوله ،إذ لايدرك ذلك الأمر إلا من يتكلم بلغة زواوة 1 أي أنّ البربرية هي حميرية الأصل <sup>2</sup>؛وأيضا لما صارت قضية الشّرف في نوازل فقهاء المغرب الأوسط وببجاية التي أثارت سِجالاً فقهياً وسط العلماء المغاربة بين مُنكر لها كما هو الشّأن بالنسبة للقاضي عبد الرفيع التُونسي (734هـ/1334م)،أو مدافعا عن ثبوتها كما حاول ذلك ناصر الدين المشدالي (ت731هـ/1331) وهما نص نازلة الإستدلال والحكم ،والتي تقضى بثبوت الشرف من ناحية الأم الذي يتطلع إلى المساءلة عن مكانته مع الشريف من ناحية الأب وكذلك عن مدى إنخراطه في سلك الشرفاء وكان الحكم على ذلك موحداً في إتجاه الإقرار بثبوت الشرف من جهة الأم بطريقة القرابة أي الإنتساب دون الإقرار بمراتب الشرف وطريقة حصولها <sup>3</sup> أي أن هنالك من يقضى بثبوت الشرف عند قبائل زواوة من خلا ل الأصل كما جاء عند أبي يعلى الزواوي مفسرا ذلك أبي القاسم سعد الله ،أومن خلال الإختلاط والمصاهرة مثلما جاء عند مبارك الميلي بقوله "أما زواة فكانو ممتنعين إلى أن أسّس بنو حماد بجاية ، فإنقادوا لهم ناقلا عن إبن خلدون "وإتصل أذعانهم إلى هذا العهد "وكان لهم مرسى الدجاج قبل بجاية كعاصمة تجارية تأتيها القوافل برًا وسفن الأندلسيين بحراً ؛وسيادتها في فراوسن وبراتن بطنان فيما بين بجاية ودلس ؛ورئاسة إيراتن في بني عبد الصمد لم تزل فيهم لعهد ابن خلدون ؛وعلى حصانة موطنهم نفذ اليهم الهلاليون وغيروا من مراكز بطونهم بعض التغيير ؛وفيهم بيوتات من ال البيت ،ومن بطون زواوة بنو مجسطة ومليكش وبنو كوفي ومشدالة وبنو زريق وبنو قزيت وكرسفينة ولزجة وموجة ...4.

وفوة القول لم يكن ناصر الدين المشدالي وحده من افتى بصحة الشرف من جهة الام ،بل ازره في ذلك لفيف من علماء بجاية وتلمسان والمغرب الأقصى و الملاحظ أن كل ماقام به سواء ابن الرفيع في دعواه بنفى هذا النسب او ناصر الدين المشدالي في محاولته لاثباته ،مجرد الاعلام بالحكم من غير تقديم

<sup>96-95</sup> ، ألمرجع السابق ، ص ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> ا بو القاسم سعد الله، أبحاث واراء في تاريخ الجزائر ، ج4، ط2، دار الغرب الاسلامي ، 2005، ص204 - 3 - الطاهر بو نابي ، "خطاب الشرف في المغرب الاوسط خلال العصر الوسيط ، مجلة عصور ، العدد 17 - 16، حوان - ديسمبر، 2010 - 2011، حامعة وهران، ص147

<sup>4-</sup> مبارك بن محمد الميلي ، المرجع السابق ، ص218-219

الاسناد الكافي الا على سبيل الاجمال حيث يثبت ابن مرزوق صحة هذا الشرف في قوله :"يثبت للمذكور شرف النسب من جهة الام .

ويحترم بحرمة الشرفاء ويندرج في سلكهم ويثبت له ذلك ولدريته ،هذا هو الذي اختاره وبه افتى علماؤنا التلمسانيون من اصحابنا المعاصرين و اشياخ اشياخهم ووبه افتى رئيس البحائيين خاتمة المجتهدين في زمانه العلامة ابو علي ناصر الدين المشدالي "؛وقد اعتمد في ذلك على النصوص الشرعية والاحاديث النبوية 1 اذ لا يمكننا تجاوز هذا الموضوع دون ذكره بالرغم من انه من اختصاص الفقهاء وليس من اختصاصنا.

#### 4- بطونها ومواطنها:

انحصر وجود قبيلة زواوة في العصر الوسيط بين بجاية شرقا ودلس 2 غربا وسفوح جرجرة ومواطن عجيسة 3 جنوبا ،وهي في الواقع ليست قبيلة واحدة ،بل مجموعة قبائل وسميت كذلك لتقابل الانساب فيها، وقد ركز ابن خلدون بذكره لقبائل وبطون زواوة التي كانت مشهورة على وقته ،حيث ذكر منها احدى عشر بطنا وثلاثة وعشرين قبيلة 4 ومن بطونها بنو مجسطة وبنو مليكش وبنو كوفي ومشذاله 4 زريقف 4 بنوكوزيت 4 كرسفينة 4 وزلحة 4 حوجة 4 زكلاوة وبنو مرانه 4 ومن قبائلهم بنو بجرو وبنو منقلات وبنو غبرين 4 .

<sup>1-</sup>خلفات مفتاح ،المرجع السابق ،ص255.

<sup>2-&</sup>quot;دلس "او "تادلس" لقد اختلف المؤرخون حول تسميتها سكنها اول الامر الفينيقيين ثم في ق(12-13ق م) فسموها باسم معناه "راس الصيادين "ثم الرومان فيسنة 42م، ثم في العهد الاسلامي ظهرت المدينة كمقر اداري لبني حماد ،نظرا لموقعها الاستراتيجي الدفاعي والتجاري وذلك لوقوعها في واجهة البحر، ينظر ال :حسن الوزان ،المصدر السابق ،ج2،ص،42،مارمول كربخال ،االمرجع السابق ،ج2،ص،372.

<sup>3- (</sup>عجيسة) :من ولد عجيسة من البرانس ومدلول هذا الاسم البطن لان البربر يسمون البطن بلغتهم عدس بالدال المشددة ، فلما غربتها قلبت الدال جيما مخففة ، وكان لهم بين البربر كثرة وظهور وكانو يجاورون بطون صنهاجة ؛ ينظر الى : ابن خلدون ، المصدر السابق، ص 171؛ بوزياني الدراجي ، المرجع السابق، ص 125.

<sup>4-</sup>خلفات مفتاح ،المرجع السابق،ص56، ؛موسى لقبال ،المرجع السابق،ص260، بوزياني الدراجي ،نفس المرجع ،ص ص،227،

<sup>5-</sup>ابن خلدون ،**نفس المصدر** ،ص168.

<sup>6-</sup> موسى لقبال ،نفس المرجع ،ص260

وقبائلهم التي عاصرت إبن خلدون وهي بنو بوشعيب ؟بنو بويوسف ؟بنو صدقة ،بنوغبرين وبنو فوراسن ،بنوكشوطولة ؟بنومانكلات ؟بنو ماني ؟بنويتورع ،بنويراتن ؟كان لزواوة أثر ملحوظ في دولة بني حماد حيث أضحت عاصمتهم مجاورة لمواطن زواوة أ. أما عن مواطنها حسب إبن خلدون : "ومواطن زواوة بنواحي بجاية مابين مواطن كتامة وصنهاجة أوطنوا عنها جبالا شاهقة متوعرة، تنذعر منها الأبصار ويضل في غمرها السالك مثل بني غبرين ؟بجبل زيري؛وفيه شعراء من الزان ،يشهد بها لهذا العهد ومثل بني فراسن وبني يراثن وجبلهم ما بين بجاية وتدلس ،وهو اعصم معاقلهم ،امنع حصونهم فلهم به الاعتزاز على الدول والخيار عليها في اعطاء المغرم ،مع ان كلهم لهذا العهد قد امتنع لسهامه واعتز على السلطان في ابناء طاعته وقانون مزاجه " أ. ومن أهم القبائل الزواوية هي:بنو مليكش ؟بنو كوفي ؟بنورزيق ؟مشذالة ؟خوجة ؟بنومزاتة وبنو منقلات وبنو غبرين .

- فبنومليكش :منتشرون في دائرة أقبو حتى البحر
- وبنوكوفي : في جرجرة في اعلى الجبل فيه مقام ابي عبد الرحمن الكشطولي وينطق بما هناك آيت كوفى ومن بينهم قوم يدعون الشرف.
  - -ومشدالة $^3$ : هي في دائرة اقبو  $^3$  قرب  $^3$ 
    - -بنو رزيق وبنومنقلات: بناحية بجاية

وبنو مزاتة : يوجدون في منطقة البيبان ؛ اما بقايا زواوة بفاس والونشريس فلا تعرف نسبتها من بين هذه القبائل  $^5$ 

<sup>1-</sup>الدراجي بوزياني ،**نقس المرجع** ،ص ص،227- 228.

<sup>-</sup>إبن خلدون ، المصدر السابق، ، ص169-

<sup>3-(</sup>مشدالة ) بفتح الميم وشين معجمة ثم ذال معجمة مفتوحة بإشباع مشددة ثم لام ،وهي بطن من بطون زواوة ،وذكرها العبدري على انها قبيلة ؛وتمثل اليوم احدى دوائر ولاية البويرة (حمزة سابقا ) تحدها شمالاجبال جرجرة ومن الجنوب مدينة المهيرة ومن الشرق تامزالت التابعة لولاية بجاية ومن الغرب دائرة بشلول وجل سكانها يتحدثون الامازيغية الى جانب اللغة العربية .ينظر الى خلفات مفتاح ،المرجع السابق، ص 56، العبدري ،الرحلة المغربية ،تحقيق:أحمد بن جدو ،مطبعة البعث ،قسنطينة ،الجزائر ،دت ،ص 131.

<sup>4-</sup> حبال وانشريس ما بين وادي مينة ونحر واصل الاها حبل عين الدنيا ،ارتفاعه 3070ذرعا.ينظر إلى:مبارك الميلي ،المرجع السابق ، مص49

<sup>5-</sup> موسى لقبال ، **المرجع السابق**، ص 261.

-وبنو يجر: بناحية بجاية . وبنو يراتن وبنو بو شعيب وبنو صدقة وبنوماني وبنو غردان وكشوطةو بنو يتورغ ببنو يوسف ،قد إستوطنو السلسلة الجبلية ما بين بجاية وتادلس ألم ولكن رغم ان ابن خلدون حفظ اسماء الكثير من قبائل زواوة الا انه بالمقابل اهمل كليا ذكر أسماء السكان الذين كانو يقطنون السلسلة الجبلية الساحلية الممتدة شمال واد سيباو من بينهم قبيلة بني جناد

#### 5-مميزات قبيلة زواوة وعلاقتها بالسلطة:

لقد شكلت قبائل زواوة رافدا قويا في النسيج العمراني ونمكو الحركة العلمية بمدينة بجاية،إذ أن سكان بجاية كانو يعتبرون خليطا من البربر والعرب ،والبربر هم سكان المغرب القديم وكان لهم دور فعال في تحريك الاحداث في ظل هذه الدولة وفي غيرها أوعلى حد قول ليفي بروفنسال فان البربر حسب رأيه هم جنس خشن في مظهره الخارجي كما في طريقة حياته اشتهر بعلم العرافة والتنجيم وجلهم يجيد اللغتين العربية والبربرية ،ويحبون العزلة والبعد عن السهول ذات الحياة الميسورة أو ذبحمع المصادر التاريخية على صعوبة الفتح الإسلامي ببلاد البربر حيث ذكر ذلك إبن خلدون في ديوانه قائلا "وقد إرتدت البربر إثنا عشرة مرة".

ومن محامد الزواوة أنهم جمعوا محاسن العرب والعجم والبربر فتجدهم عربا في الشجاعة والكرم وشدة الأنفة والغيرة وإباية الضيم وحماية الجار والذمار والمحافظة على الأعراض والنروع إلى الحرية إلى غير ذلك مما يلزم الفخر العربي كما ورد في الحديث "إذا سألتم الحوائج فاسألو العرب فإنها تعطي ثلاث خصال كرم أحسابها وإستحياء بعضها من بعض المواساة لله" مع بعض الأوصاف والعادات

<sup>1-</sup>خلفات مفتاح ،المرجع السابق،ص57-<sup>3</sup>

**<sup>-2</sup>** نفسه ، ص58.

<sup>3-</sup> إبن خلدون ،المصدر السابق ،ص116؛محمد مبارك الميلي ،المرجع السابق،ص ص ،204- 207،.

<sup>4-</sup> ليفي بروفنسال ، **الاسلام في المغرب والأندلس**، ترجمة: محمود عبد العزيز سالم ومحمود صلاح الدين حلمي ، راجعه : لطفي عبد البديع ، مؤسسة شباب الجامعة ، الاسكندرية ، 1990، ص 257

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-إبن خلدون ، ا**لمصدر السابق** ،ص129.

المتقدمة، ونجدهم مثل العجم في الشؤون الإجتماعية و المدنية من الصنائع والحرف وسائر الأعمال كالزراعة والتجارة والكد و الجد من أعمال اليد وفي القتال أيضا 1

إن خاصية التلاحم والتعاضد التي تربط بين أفراد العشيرة الواحدة وتكون أكثر إلزاما من عصبية النسب العام الذي يضم عادة قبائل أو عشائر أخرى يجمعها الجال الجغرافي الموحد والتاريخ المشترك الذي لم يكن وليد الصدفة بل نتيجة لتراث وتركيب إجتماعي وظرفية إقتصادية معينة ولم تلبث هذه المعطيات الثابتة أن إلتحمت بمكتسبات التاريخ فنتج عنها تطور في الشعور بالإنتماء الذي يرتقي بما إلى مستوى التجاوب والانصهار 2ونستنتج من هذا القول نتيجتين هامتين وهما:

#### أولا:

إن قبائل زواوة كانت تعيش الى جانب بعضها البعض على شكل تجمعات سكنية ،ذلك أن سيادة البنى القبلي في المغرب تكمن في الشعور اهل البادية بضرورة تامين العيش وحماية الذات في ظل غياب السلطة المركزية الامر الذي يدفعهم بالسكن في الاماكن المحصنة من اجل قهر عوارض الحياة. ثانيا:

إن كثرة جموعهم وعدد قبائلهم هو دليل على أهمية حجمها  $^{3}$  هذا كان عن مميزات قبيلة زواوة اما فيما يخص علاقتها مع السلطة الحفصية فتتضح لدينا علاقتها بالسلطة من خلال مميزاتها وذلك نظرا لصعوبة طبيعتها  $^{3}$  حيث تتجلى العلاقة بين السلطة المركزية و القبائل عادة بما تقدمه هذه الاخيرة من مظاهر الطاعة والو وبما تساهم به من الجنود سواء خلال الحملات العسكرية او في رد اي عدوان خارجي يقع على الدولة  $^{3}$  هذا الى جانب حضور شيوخ القبائل  $^{4}$  القوية وهم مليكش ززواوة  $^{3}$  صنهاجة  $^{3}$  سدويكش  $^{3}$  بنو تليلان  $^{3}$  ريغة  $^{3}$  ورقلة  $^{5}$  وقد إتضح هذا الأمر أكثر بعد إنقسام الدولة الحفصية إلى ناحيتين  $^{3}$  شرقية وغربية سنة ( $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – أبي يعلى الزواوي ،**المرجع السابق ،**ص ص،101 102 103.

<sup>2-</sup>عبد الرحمن ابن خلدون ،**المقدمة** ،ص104

<sup>3-</sup> خلفات مفتاح ،المرجع السابق،س58؛

<sup>4-</sup> خلفات مفتاح، ا**لمرجع السابق** ، ص76.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - محمد مبارك الميلي ،ا**لمرجع السابق**،ص399.

إبن مرزوق وإستقل بالناحية الغربية -بجاية والجزائر وقسنطينة -وكان هذا الإنقسام نتيجة للصراع بين هذين الأخيرين أثما ساعد في تغذية رغبة الإنفصال لدى قبائل زواوة فاستعصمت عمن يرومها ، بل تمكنت من فرض هيبتها وهيمنتها على القبائل التي تقع في الجوار الجغرافي وغدت فيهم إلى جانب العزلة روح التمرد وعدم الإنقياد لسلطة الدولة ،الأمر الذي دفع بالأمير أبي زكرياء إلى محاولة اصطناع بعض القبائل من زواوة بما يضمن ولاءها وطاعتها ، فسارع إلى ربط علاقات ود مع بعض فروعها مثل بني غبرين وبني جناد  $^{2}$  وعلى ما يبدو أن الأمير أبا زكرياء قد عظم جزعه إثر وفاة ابنه و ولي عهده  $^{3}$  ، فلم يعمر طويلا بعد ذلك ليتوفى بدوره ببونة سنة سبع وأربعين وستمائة  $^{4}$ .

وجاء بعده السلطان أبو عبد الله محمد بن أبي زكرياء الملقب بالمستصر بالله (675/647هـ) و راد في تحصين بجاية ومدها بالعدد والعدة بحدف تقويتها وجعل أخاه الأمير أبي بإسحاق الحفصي أميرا عليها عام خمسين وستمائة ،حيث كان السلطان المستنصر يقوم بنفسه بالإشراف عليها وبعدها جهز الأمير الحفصي أبو إسحاق جيشا بجائيا سنة تسعة وخمسين وست مائة لمساعدة جيش تونس القدم بإخضاع مليانة التي ثار حاكمها وخلع طاعة الحفصيين وقد إستطاع الجيش أن يقوم بدور هام في إخماد الثورة وإرجاعها للحفصيين وبعد هذه الحملة أصبحت بجاية تحت حكم أحد الولاة الثقاة من البربر

<sup>1-</sup> أبو العباس أحمد بن حسن بن علي بن الخطيب ابن قنفد القسنطيني ، الفارسية في مبادئ الدولة الحفصية ، تقديم وتحقيق: محمد المشادلي النيفر وعبد الجيد الترقي، الدار التونسية للنشر ، 1968، ص22.

<sup>2-</sup>إبن خلدون ، المصدر السابق ، ص402.

<sup>3-</sup>لسان الدين ابن الخطيب ، الاحاطة في اخبار غرناطة ، تحقيق : محمد عبد الله عنان ، الشركة المصرية للطباعة والنشر ، القاهرة 1973، ط2، مج 1، ص313. إبن أبي الضياف ، إتحاف أهل الزمان بأخبار ملوك تونس، تحقيق لجنة من الكتاب ، تونس ، 1956، ط2، ص196 201.

<sup>4-</sup> أبي عبد الله محمد بن محمد الأندلسي الوزير السراج ، **الحلل السندسية في أخبار تونسية** ، تقديم وتحقيق : محمد الحبيب الهيلة ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت 1985، ط2، ص145

<sup>5-</sup> العروسي المطوي ، **السلطنة الحفصية** —تاريخها السياسي ودورها في المغرب الإسلامي ، دار الغرب الإسلامي، بيروت ، 1986، ص184.

المصامدة  $^1$ هو أبا هلال عياد بن سعيد الهنتاني سنة ستين وستمائة  $^2$ وقد تعززت العلاقة بين زواوة والسلطة الحفصية بتولي أحمد الغبريني (ت 704هـ/1304م) منصب قاضي القضاة ، فأصبح كبير بجاية ومقدم شوارها لما ناله من حظوة وتقدير لدى اهل بجاية والبلاط الحفصي معا  $^3$ 

ويبدوا أن علاقة قبيلة زواوة بالدول التي تعاقبت عليها في حكم المغرب الأوسط ، تمتعت بالخصوصية التاريخية تأرجحت مابين الانفصال التام والاستسلام كما هو الحال مع الحماديين ، أو حالات وسطى متعايشة في ظل حكم الحفصيين ، فقد كانت الدولة مضطرة في كثير من الأحيان إلى قبول بعض الحالات التي لم تكن قادرة على منعها مكتفية بتلقي شواهد الطاعة او الولاء المؤقت المصحوب بجباية الضرائب ؛ ومرد ذلك إلى حجم المشكلات التي عانت منها الدولة من مظاهر الإنقسام والصراع الداخلي إلى التهديدات والأطماع الخارجية وثورات الأعراب وغزو النصارى لسواحلها كل هذه الظروف التي أحاطت بالدولة كرست فكرة إستقلالية قبائل زواوة عن السلطة المركزية 4

<sup>1 - (</sup>المصامدة) من فبيلة مصمودة منهم أمة حول بونة وموطنهم بالغرب الاقصى في جبل درن تجاورهم صنهاجة اللثامية جنوبا إلى بلاد السوس وبطونهم هناك كثيرة لا تحصى منها هرغة وهنتانة تنملل وقنفيسة وقدميرة ودكالة وهسكورة ، ينظر إلى : مبارك الميلى، المرجع السابق ، ص 228.

<sup>2-</sup>إبن خلدون ،ا**لعبر** ،ص ص،669-674 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – نفسه،ص149.

<sup>4-</sup> خلفات مفتاح، ا**لمرجع السابق** ،ص ص،94- 95.

# الفصل الثاني

# إسهامات علماء زواوة في الحركة العلمية

-1-علماء زواوة في التصوف

1/1-مفهوم التصوف

2/1-أسماء المتصوفة من زواوة

-2-علماء زواوة في الفقه والكلام والحديث (العلوم النقلية)

-3- علماء زواوة في القضاء

-4-علماء زواوة في الأدب واللغة والعلوم الأخرى

-5-دورهم في الحساب والمنطق والعلوم الأخرى (العلوم العقلية)

شهدت بجاية نهظة علمية وثقافية منذ أن أسسها الناصر بن علناس الحمادي ولم يمض عليها ربع قرن حتى إستحالت إلى عاصمة ضاهت عواصم الدنيا الإقتصادية والعلمية وجاوز عدد سكانها مائة ألف نسمة.

حيث نقل إليها الناصر الحمادي خلق كثير من أهل المسيلة وأهل حمزة وأهل تلمسان وقصدها أهل القيروان والهلاليون وأناس من الشرق والأندلس؛ وقد بلغت أوج عظمتها في عهده "الناصر "حيث كان هذا العاهل مجبا للعلم مصطفيا أهله ، فتقاطر على القلعة العلماء والأدباء منهم أبو الفضل بن النحوي  $^{3}$  وغيره من العلماء والشعراء كإبن الكفاءة وغيرهم ...

<sup>1-</sup> المهدي بو عبدلي ، **الحياة الفكرية ببجاية في عهد الدولتين الحفصية والتركية وآثارها ، ب**جلة الأصالة ، العدد19 السنة الرابعة ، 1394هـ 1974م، عدد خاص ببجاية ، ص 133.

<sup>2-</sup>تعتبر مدينة (سوق حمزة )من أهم المدن الداخلية التي قامت على أرض زواوة وقد اختير لها سهل فسيح يعرف بوطا حمزة ينسب تأسيسها حسب الروايات التاريخية إلى حمزة بن علي بن الحسن بن سليمان بن الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وقد أكد اليعقوبي (ت 286 ه/ 888 م) من جهته على هذا النسب وأضاف، بأن أول المدن التي ملكها الحسن بن سليمان هي مدينة هاز، وإليها ينسب البلد وقد كان له من البنين حمزة وعبد الله وإبراهيم وأحمد ومحمد والقاسم وكلهم أعقب ويستفاد من مضمون هذا النص أن الحسن وزع أعماله على بنيه على النحو الذي قام به محمد بن سليمان، فكان نصيب حمزة السهل المذكور، حيث اختط مدينته أوائل القرن 3ه/ 9م. ينظر إلى :خلفات مفتاح ،المرجع السابق ، ص77،أبو عبد الله بن عبد العزيز البكري ، المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب، حزء من المسالك والممالك ، دار الكتاب الإسلامي ، القاهرة ، د ط ، دت ، ص64، محمد بن عبد الله بن عبد الجليل النسي ، تاريخ بني زيان حمقتطف من نظم الدر والعقيان في بيان شرف بني زيان، تحقيق :محمود بو عياد ، المؤسسة الوطنية للكتاب ،1985، ص 268–250.

<sup>3- (</sup>أبو الفضل إبن النحوي) أصله من توزر وأخذ العلم من إفريقية عن أئمة كبار مثل "اللخمي والمازري وإبن زكرياء الشقراطسي وعبد الجليل الربعي " وكان ميلا إلى النظر والإجتهاد .قصد المغرب الأقصى فدخل سجلماسة وأقرأ بحا الأصول الدين وأصول الفقه لآنه كان متأثرا بآراء الغزالي فتصدر الإقراء بسجلماسة ثم فرّ إلى بجاية وإستقرّ بحا فتعاطى التدريس في هذه المدينة ومن تلاميذه "إبن الرمامة "رئيس المفتيين بفاس والفقيه" ابو عمران موسى الصنهاجي وأبو بكربن المخلوف" وأخاه محمد وغيرهم .ينظر إلى : محمد الطمار، المرجع السابق، ص141.

مما جعل الناصر يؤسس المدارس والمعاهد العلمية ، وأمر أن توزع المنح على العباقرة والمبرزين في كل فن فإزد حم على تلك المعاهد العلماء والحكماء والأطباء والشعراء وأهل الفنون الرياضية والهندسية وإحتضنت بجاية الكثير من علماء الأندلس والشام ومصر والحجاز والعراق والعجم فإستفادت الجزائر من علومهم وثقافتهم فأقبل الإيطاليون أيضا وتعلمو ا منها صنع الشمع منها نقلوه إلى بلادهم وأوربا ؛ وببحاية تعلم ليوناردو دافنشي العلوم الرياضية وخاصة منها علم الجبر والمقابلة وأدخلها إلى أوربا التي كانت خالية وقتئذ من العلم والعلماء . 1

وقد استمر المد البشري من البادية يزود المدينة على الرغم من إنتقالها للموحدين ثم للحفصيين ؛ كما أن للمدينة تأثير على البادية وعلى الخصوص بالنسبة لطبيعة الحياة والهجرة من البادية لمدينة بجاية بدأت مع تأسيس الناصر بن علناس لبحاية الذي شجع السكان في بناء منازلهم داخل المدينة . وبعد تأسيس بجاية الحمادية ولموقعها البحري الهام وإنفتاحها شرقا وغربا توافدت إليها الكثير من الهجرات من مختلف مدن المغرب الأوسط وأخرى خارجية من الأندلس الأقصى والأدنى ، لتساهم كل النخب المستقرة بما ذات الأصول المتعددة وبكل أصنافها في بروز بجاية المدينة التابعة للحفصيين التي تساهم في صناعة القرار السياسي وذلك بفضل نخبها السياسية كما أثرت المنظومة الفكرية و العلمية التي بلغت الذروة في ذلك العهد بفضل نخبها السياسية كما أثرت المنظومة الفكرية و العلمية التي بلغت الذروة في ذلك العهد لأن الطلبة كانوا يزاولون دراستهم في باديتهم ومنها ينتقلون إلى الحواضر القريبة منهم وهذه تعتبر المرحلة العلمية الأولى؛ ومن بين العلماء الزواويين الذين إستقروا ببحاية خلال القرن السابع هجري و الثالت عشر ميلادي والذين ترجم لهم الغبريني في عنوان الدراية هم 11 السابع هجري و الثالت عشر ميلادي والذين ترجم لهم الغبريني في عنوان الدراية هم 11

<sup>1-</sup> محمد الطمار ،المرجع السابق ،ص ص ،142-143.

<sup>257-</sup>حساني مختار ،المرجع السابق ،ص257.

عالما وواحد من لزنة القبيلة الصنهاجية وهناك إثنان من بني غبرين وثلاثة من مشذالة وخمسة نسبوا لزواوة دون تحديد البطن  $^1$ 

حيث تبوأت فئة العلماء قمة الهرم الاجتماعي لما اضطلعت به من مهام وشغلته من مناصب إنعكس نفعها على شرائح عريضة من المجتمع، فكان منهم الأئمة والمدرسون والفقهاء وشيوخ الفتيا ،والدليل أن بعض الأسر من قبائل زواوة صنفت ضمن العائلات الوجيهة، لاسيما وأن المصادر التي ترجمت لهؤلاء الأعلام أردفت أسمائهم بسيل من الألقاب التشريفية منها (الإمام المجتهد، عالم الأعلام، قطب الفقهاء، الحافظ، المبحل، وواحد عصره) وغيرها من النعوت التي تعكس مكانتهم الدينية والعلمية وبخاصة منهم من استقر ببحاية، نذكر من بينها على سبيل المثال أسرة أبي العباس أحمد الغبريني (ت 704 هـ / 1304 م) وولديه سعيد وأبي القاسم (ت 770 هـ / 1370 م) ومن عائلة المشذّالي العلامة ناصر الدين (ت 731 هـ / 1345 م)، وأحيه أحمد (ت 735 هـ / 1348 م)، وأبي القاسم (ت 1368هـ / 1468 م) وأبناءه محمد (ت 788هـ)

ويعود الفضل للغبريني في هذا القرن من خلال ترجمته لعلماء بجاية بمختلف توجهاتهم العلمية والذين قد أشادت المصادر بدورهم في تأطير الحياة الفكرية ببجاية وغيرها من حواضر المغرب، أما العلماء الذين فضلوا التوطن في إقليم البادية وإن كان تحصيلهم العلمي أقل بكثير من الأطر التي استقرت بالحواضر، إلا أن دورهم لا يقل قدرا عمّ يقوم به هؤلاء، سواء في مجالس الوعظ والتذكير أو تصدرهم لمنابر الإمامة في المساجد، كما نابوا عن القضاة في الفصل بين المتخاصمين في الأسواق وتوثيق الروابط بين أفراد العشيرة الواحدة، هذا دون أن نغفل عن

 $<sup>^{-1}</sup>$ حساني مختار ،ا**لمرجع السابق** ، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> مفتاح خلفات ،المرجع السابق ،ص158.

عدد من هاجر من علماء زواوة إلى المشرق، الذين شكلوا رافدا قويا في النهضة العلمية التي عرفتها مختلف الحواضر كمصر والشام والحجاز.

### 1- علماء زواوة في التصوف:

# 1/1 - مفهوم التصوف<sup>2</sup>:

لقد تعددت التعريفات والمفاهيم في تحديد لفظ التصوف ورسمه ولعل أهمها ذلك الذي تناوله العلامة "ابن خلدون". في قوله عن التصوف أنه العُكوف على العبادة والإنقطاع إلى الله تعالى والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيها ثما يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه وإنفراد عن الخلق والعباد في خلوة، وكان ذلك معروفا عهد الصحابة الأخيار والسلف الصالحين حسب رأيه، فإقبال الناس على الترف في الدنيا إختص الذين تمسكوا بالعبادة بإسم الصوفية، فالتصوف "عند ابن خلدون" هو عبادة ومعاهدة النفس ومحاولة لإدراك الحقيقة وذلك من خلال محاسبة النفس في كل ما تفعله وتتركه على حد السواء كما أن الغاية التي يرجوا المتصوف بلوغها هي التوحيد والمعرفة.

<sup>1-</sup> مفتاح خلفات ،ا**لمرجع السابق** ،ص ص 158–159.

<sup>2-</sup> ظهور كلمة التصوف: إن أول من استعمل لفظة صوفي هو الجاحظ في كتابه البيان والتبيين حيث قال:

<sup>(</sup>الصوفية من النساك) كما قال أن الصوفي كان لا يلبس إلا الصوف الأبيض، أما أول من أطلق عليه كلمة صوفي فهو أبو هاشم الكوفي الذي في نكبة الرملة بفلسطين، لكن هناك من يرى أن لفظ صوفي ورد لقبا مفردا لأول مرة في التاريخ خلال النصف الأول من القرن الثامن ميلادي (ق08 م) إذ لقب به جابر بن حيان وهو كميائي شيعي من أهل الكوفة ، أما صيغة الصوفية فظهرت عام 199ه/ 814 م .ومنه فان بذور التصوف الإسلامي ظهرت في بداية القرن الثاني للهجرة (ق02ه)؛ متمثلة في الزهد هيئة زهد نتيجة ما حدث في العالم الإسلامي من ترف وملذات ثم نوعا من التطور خلال القرنين الثالث والرابع للهجرة حيث شاع مصطلح التصوف وتداوله كثير من العلماء والفقهاء والمتصوفة. .ينظر إلى محمد فرغلي، محاضرات في التصوف، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، 1975، ص7

 $<sup>^{8}</sup>$  – أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق ، ص

أما رجال الطرق أنفسهم فيختلفون حول تعريف التصوف وذلك حسب الكيفية أو الطريقة التي يستعملونها للوصول إلى الهدف المنشود إذ يرى البعض أن ممارسة التطهّر والقيام بالواجبات الشرعية على أتم وجه والتحلي بالأخلاق والفضائل وتجنب الشبهات والأخطاء هي التي توصل إلى الحقيقة، أما البعض الآخر فيعتمد عليها هي الوصول إلى الإلهام والرؤى والسرحان في عوالم الأسرار الغامضة والنتيجة واحدة تقريبا ألا وهي التسامي التطور للوصول إلى أ. درجة عليا من التقرب إلى الله عز وجل ونيل رضاه كما قيل أنما مأخوذة من القول صاف السهم عن الهدف يصوف، أي مال يميل وذل لأن المتصوفين يميلون ويحيدون عن الرذائل والسيئات إلى الفضائل والطاعات، ومن ناحية أخرى هناك من يرى أن التصوف مشتق من الصفاء لما يؤدي إليه من صفاء النفس وطهرها من كدر المحسوسات، وبذلك يؤهلها للنقاء والرقي في طريق الأحوال والمقامات لكن الرأي الأرجح والذي يمكن التوصل إليه في الأحير حسب رأي الباحثين أن الصوفية هي نسبة إلى الصوف وذلك لسببين هما:

# الأول:

هو تشبيههم بالصوف وهي القطعة الصغيرة من الصوف على أساس أن الصوفي يقف أمام ربه ذليلا قليلا كالصوفة لا تدير له ولا خيار في أمره.

#### الثاني:

لاشتهار أهل التصوف بلبس الصوف لما فيه من خشونة، وكذلك على اعتبار أنه رداء الأنبياء

والزهاد كما أنه دليل على التقشف،وهذا ما ذهب إليه شيخ الإسلام إبن تيمية والعلامة إبن خلدون<sup>2</sup>.

 $^{2}$  أبو القاسم القشيري، ا**لرسالة القشيرية**، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1998، ص  $^{2}$ 

أبو القاسم سعد الله، **المرجع السابق** ،ص  $^{-1}$ 

ومنه نخلص إلى أن التصوف هو عزوف النفس عن الدنيا والعكوف على العبادة والانقطاع إلى الله عز وجل، والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيما يقبل عليه الناس من لذة ومال وجاه والإنفراد عن الخلق في خلوة عن العبادة ، وإنطلاقا من المائة الثانية للهجرة (200ه) تطور التصوف إلى علم ونظام شديد في العبادة وصار إتجاها نفسيا وعقليا وسلوكيا وعملا وعبادة ويعد بوجه عام فلشفة حياة وطريقة معينة في السلوكات يتخذها المتصوف لتحقيق كماله الأخلاقي وعرفانه بالحقيقة والسعادة الروحية، وظاهرة التصوف مشتركة بين الأديان والفلسفات والحضارات فيخضع المتصوف إلى انتمائه الحضاري والعقائدي والبيئي وإلى عصره، ومنه نصل إلى أن التصوف على نوعان: تصوف سني وتصوف فلسفي 2

#### ب) الفلسفى:

وهو الذي يتحدث عن وحدة الوجود و الانقطاع، و كان هذا نتيجة تطور اهتمام أهل التصوف بعلوم المكاشفة لمعرفة الله و التطلع لاكتساب علومه و الوقوف على حكمته و أسراره وعلى حقائق الموجودات فكان ذو النون المصري (ت 245 هـ/ 859 م) أول من تكلم في ترتيب الأحول و مقامات أهل الولاية، بل عده أحد الباحثين رأس الطائفة الصوفية لأنه عبرعن تجربته الكشفية بأفكار مرتبة في نسق نظري واضح بمعنى معرفة الله بكل ما في النفس من حدس وعاطفة و خيال. ينظر إلى : خلفات مفتاح ، المرجع السابق ، ص360

<sup>32</sup> ص الطاهر بونايى، المقال السابق ، ص -1

<sup>2-:</sup>قسم أهل العلم التصوف إلى نوعين سنى و فلسفى:

أ) السني ويعني الالتزام بأوامر الله و نواهيه و إتباع سيرة الرسول صلى الله عليه و سلم و ما تنطوي عليه من زهد و تقشف و عبادة و ترك لمباهج الدنيا و زخرفها، و قد تدعم هذا التيار بفضل جهود بعض الأعلام الصوفية الذين آثروا هذا التوجه بالنفس على الإقتداء و في الأخذ والترك كما فعل الحارث بن أسد المحاسبي (ت 243 هـ/ 853 م)في كتابه "الرعاية لحقوق الله "في بمؤلفاتهم العلمية، فمنهم من كتب الورع و محاسبة المحاسبي (ت 243 هـ/ 853 م)، و منهم كتب في آداب الطريقة و أذواق أهلها و تواجدهم في الأحوال ،كما في كتاب الرسالة لأبي القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري (ت 465 هـ/ 1111 م) بين الأمرين و دون أحكام الورع و الإقتداء ثم بين آداب القوم و سنتهم و شرح اصطلاحاتهم و عباراتهم

## 1 /2- علماءالتصوف الزواويين:

أبو إسحاق بن إبراهيم بن ميمون الزواوي أن تا (680هـ/1282م) الشيخ الفقيه الصالح الأديب المبارك: أبو إسحاق إبراهيم بن ميمون بن بهلول الزواوي؛ رحل إلى المشرق ولقي أكابر العلماء ، كالرشيد بن عبد السلام وغيرهم .

كان منقطعا عن الدنيا متعبدا متزهدا ، وكف بصره في آخر عمره ، كان حسن الحديث مستطرف الرواية ،بديع الحكاية وله نظم حسن وكلام في النثر مستحسن ،و إستكلم من نظمه أن لا يظهره إلا بعد ظهور ما فيه ، فكان علم الله كما نظم ،وعلى نحو ما توسم ورسم ويحتمل أن يكون ذلك من جملة المكاشفات ، فإنه كان أهلا لذلك لسلوكه من سبيل الخير و البر أقفل المسالك  $\frac{2}{3}$ .

توفي ببحاية في الرابع من شعبان عام ستة وثمانين وست مئة (686هـ/1286م).

- أبو القاسم بن محمد الزواوي: (ت922ه/1515م)

الشريف الفقيه الولي الصالح العالم المدرس ،من أكابر أصحاب الإمام السنوسي وقدمائهم الشريف عمرالملالي .

توفي في صفر إثنين وعشرين وتسعمائة (922هـ/1515م).

<sup>1-</sup> الغبريني، المصدر السابق، ص182

<sup>2-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ،**أعلام التصوف في الجزائر-**منذ البدايات إلى غاية الحرب العالمية الأولى،ط1،دار الخليل القاسمي،2006،ص54.

<sup>3-</sup> نفسه ،ص 60

<sup>4-</sup>محمد بن محمد المديوني التلمساني ( ابن مريم)، البستان في التعريف بالعلماء والأولياء بتلمسان ، تحقيق : محمد بن أبي شنب ، المطبعة الثعالبية ، الجزائر ،1980 ، ص81

- أحمد بن أحمد الغبريني : (644-714هـ/1226-1314م)

أحمد بن أحمد بن عبد الله ،أبو العباس الغبريني ، صاحب كتاب "عنوان الدراية " ولد "بغبرين " بناحية "عزازقة" وذلك حوالي سنة 644هـ/1226م. حفظ القرآن الكريم في صغره وتعلم العلوم العربية في مسقط رأسه ، ثم إنتقل إلى بجاية التي كانت حاضرة علم وقاعدة ملك آنذاك فتفقه في العلوم الشرعية والفلسفية،أورد في كتابه الشهير قائمة كبيرة بالعلوم التي درسها والشيوخ الذين تتلمذ عليهم ، تفوق السبعين شيخا كان في مقدمتهم عبد الحق بن ربيع وأبي عبد الله الكناني . شغل وظيفة التعليم ببجاية وجامع الزيتونة بتونس ، وتولى القضاء في عدة أماكن منها بجاية ، وكان في حكمه شديدا مهيبا ، ذا معرفة بأصول الفقه وحفظ لفروعه ، وقيام النوازل وتحقيق للمسائل .

وفي أواخر أيامه ذهب في سفارة إلى تونس ،وفي عودته وشى به ظافر الكبير إلى سلطان بجاية ، وأشاع أنه حرض سلطان تونس على إحتلال بجاية فسجنه ثم قتله ؛ وكان ذلك سنة 714ه كما أجمع على ذلك معظم من أرخ له غير أن "إبن قنفد" يذكر أن وفاته كانت سنة 704ه . كان من المهتمين بالتصوف الذي أخذه عن كبار علماء بجاية كما ورد في برنامجه الذي ذيل به كتابه عنوان الدراية ، وقد كتب قصيدته الصوفية وقدمها إلى شيخه الذي أعجب بما ،وسأل الله له فيهم أسرار القوم ، ومخاطبتهم خلف لنا كتابا جليلا هو" عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببحاية " ، إهتم فيه بتراجم العلماء في بجاية ، ترجم لحوالي أربعين (40) شخصية علمية صوفية ،وهو من أهم المصادر التاريخية عن الحياة العلمية في القرن السابع الهجري ببحاية ، وسجل حافل بتراجم العشرات من العلماء المؤرخين وغيرهم ممن عرفتهم بجاية في الفترة المذكورة .<sup>2</sup>

<sup>1-</sup>الغبريني ، المصدر السابق، ص7.

<sup>2-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق ، ص66.

- أحمد بن عبد الله الجزائري: (800-1479-1398)

أحمد بن عبد الله الزواوي الجزائري ، الفقيه الولي الصالح ، أبو العباس ظريف العارفين ، صاحب المنظومة اللامية الشهيرة في العقيدة التي أولها : الحمد لله و هو الواحد الأز لي سبحانه حل عن شبه وعن مثل فليس يحصى الذي أولاه من نعم أجلها نعمة الإيمان بالرسل قال بعضهم : هو نظير الشيخ عبد الرحمن الثعالبي علما وعملا ". وقال الشيخ زروق . "كان شيخنا هذا من أعظم الناس إتباعا للسنة وأكبرهم حالا في الورع ، كان يشير علينا بأنه ينبغي لمن وسع عليه في دنياه أن يظهر أثر نعمة الله عليه باستعمالها على وجه يباح ، لايخل بحق ولا حقيقة ،فيلبس أحسن لبس مع مرقعة يتخذها عدته " ،وأثنى عليه الإمام السنوسي علما وعملا وصلاحا في شرح منظومته ؛ وقال الحافظ السخاوي أمن المشهورين بالعلم والصلاح والورع والتحقيق " ؛من مؤلفاته القصيدة في علم التوحيد وكفاية المريد في علم الكلام. 2

إشتهرت زاويته بالجزائر العاصمة شهرة كبيرة ، حيث كان يؤمها طلاب العلم والصوفية والزهاد وأدت دورا أساسيا في نشر التصوف في مدينة الجزائر العصمة زيادة على تأثير عبد الرحمن الثعالبي ؛وهو الذي رثى شيخه الثعالبي بالقصيدة الشهيرة التي مطلعها : لقد جزعت نفسي لفقد أحبتي وحق لها من مثل ذلك تجزع ألم بنا مالا نطيق دفاعه وليس لأمر قدر الله مرجع

<sup>1- (</sup>السخاوي) هو محمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي ،نسبة إلى بلده سخا بمصر ، أبو عبد الله ن عالم محدث حافظ ، مؤرخ ولد سنة 831هـ، لزم ابن حجر العسقلاني وأخذ عنه أقام بمكة بضع سنين مجاورا ، تنقل بين الشام والحجاز ؛من مؤلفاته المشهورة : الضوء اللامع لأهل القرن التاسع ،الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ...،توفي سنة 902هـ/1496م. ينظر إلى: عمر رضا كحالة ،معجم المؤلفين-في التراث العربي تراجم مصنفي الكتب العربية ج3،دار إحياء التراث العربي بيروت ، لبنان ، دت،ص399

<sup>2-</sup> أبي جعفر أحمد بن علي البلوي الواد آشي (ت 938هـ/1532م)، ثَبَتُ، تحقيق : عبد الله العمراني ، دار الغرب الإسلامي ،ط1، 1983م، ص439.

توفي بعد أستاذه ولحق به بعد ثماني سنوات ، في العاشر محرم سنة أربع وثمانين وثمانمئة 1479م) عن عمر يناهز 84 سنة كما جاء في الضوء .

 $^{2}(1515)^{2}$  – أحماد بن محماد الزواوي : (ت

الشيخ الصالح العابد الولي الزاهد من كبار الأولياء الذين إشتهروا بمصر أخذ الطريق عن الشيخ شعبان البلقطري . وكان ورده في اليوم والليلة عشرين ألف تسبيحة وأربعين ألف صلاة عن النبي {صلى الله عليه وسلم }؛ قال المناوي ³في طبقات الأولياء :"كان عابدا زاهدا جزل الإلفاظ لطيف المعاني يفعل قوله في النفوس مالا تفعله المثالث والمثاني ، ولما سافر الغوري إلى قتال إبن عثمان جاء إلى مصر ليرد إبن عثمان عنها فعارضه بعض أوليائها فلحقه داء البطن فتوجه إلى دمنهور 4

فمات في الطريق ودفن بما"<sup>5</sup>

*-أحمد المنجلاتي* : (ت قبل 1166هـ/ 1753م)

مقدم الجماعة وإمام الصناعة 'اشق الجناب المحمدي ومادحه بلا معارض ومثلت طريقة البوصيري وإبن الفارض ، الشيخ أبي العباس أحمد النجلاتي. عرف بمولدياته التي كان ينشدها

<sup>80.</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق ،ص $^{-1}$ 

<sup>2</sup>- بحم الدين الغزي ، الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة ، تحقيق : جبرائيل سليمان جبور ، ط2، + ، منشورات دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، ص25.

<sup>3-(</sup>المناوي) من كبار مشائخ الصوفية ،زين الملة والدين ،الشيخ عبد الرؤوف بن علي بن محمد المناوي ، ولد عام 952هـ، أخذ العربية عن والده ثم تفقه على يد الشيخ نور الدين المقدسي ، تلقى علوم الصوفية على يد عبد الوهاب الشعراني وفي بالقاهرة سنة 1031هـ،له كنوز لحقائق ، والكواكب الدرية أو طبقات الأولياء. ينظر إلى : عبد المنعم القاسمي الحسني ،نفس المرجع ،ص101.

<sup>4-(</sup>دمنهور الوحش): قرية بمركز زفتي من الأعمال الغربية بجمهورية مصر . ينظر إلى: عبد المنعم القاسمي الحسني ، نفسه ،ص102.

<sup>5-</sup>عبد المنعم القاسمي الحسني ،**المرجع لسابق** ، ص103.

في الإحتفالات الدينية بمولد الرسول {صلى الله عليه وسلم } وهو الذي أرسى دعائم هذه الصناعة وتقاليد هذه الطريقة التي عرفت وإشتهرت في جزائر العهد العثماني منها قوله:

بالله حادي القطار قف لي بتلك الديار وأقرأ السلام سلم على عرب نجد واذكر صبابة وجدي كيف يالام من بادرته الدموع شوقا لتلك الربوع مع المقام

 $^{2}$ له ديوان قصائد مولدية ، وأخذ عنه الطريقة محمد بن على  $^{1}$  الشاعر المشهور

الحسين بن آعراب الزواوي : ( ق 12هـ/18م)

فقيه مدرس عالم صوفي ، مع أهل الوقت ، متبع للسنة ، ظهرت عليه آثار الفضل و أنوار الحق ، من أهل القرن الثاني عشر الهجري (12ه/18م).

أخذ العلم بمسقط رأسه تيزي راشد ببلاد القبائل ، رحل إلى مصر لطلب العلم ، درس على مشايخ عدة منهم : الخرشي شارح خليل وهو لذي ادخله إلى الجزائر . إهتم الشيخ الحسين بالدراسات الفقهية ،واختص بطريقة معينة في تدريس الفقه فكان تلاميذه يقرؤون ويحفظون متن المختصر في السنة الأولى ، ثم المتن والشرح في السنة الثانية ثم إعادة المتن والشرح في السنة الثانية ثم إعادة المتن والشرح في السنة الثائة . أسس زاوية بتيزي راشد وتسمى أيضا زاوية الشيخ حسين بن آعراب ،كان لها دور رئيس في بعث الحركة الفقهية والصوفية في المنطقة والمناطق المجاورة . أخذ عنه الشيخ

<sup>1-(</sup>محمد بن علي) هو أبو عبد الله محمد بن محمد المهدي بن رمضان ، المشهور ب "إبن علي " علامة اوانه وشيخ الإسلام في زمانه من أسرة تولت الفتوى والوضائف الرسمية في العهد التركي ، وقد تولى هو نفسه الإفتاء وطال عهده فيه ، ولد حوالي 1090هـ/1756م، إشتهر بقول الشعر وهو أستاذ ابن عمار ، ينظر إلى : أحمد بن عمار ، نحلة البيب ، تحقيق :محمد بن أبي شنب ، مطبعة فونتانة ، الجزائر ، 1904، ص 39.

<sup>2-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق ، ص119

محمد بن عبد الرحمن الأزهري وهو الذي وجهه إلى الدراسة بمصر ؛ ومن تلاميذه أيضا الشيخ سعيد إبن أبي داوود ،مؤسس الزاوية المعروفة بإسمه ب"تاسلنت " بأقبو.

ومن أبرز الذين أخذوا عنه الشيخ الحسين الورتيلاني ، الذي وصفه بأنه من أهل الوقت ، وقال عنه : "على أن سيدي الحسين بن آعراب : ان يحدثني عن رجال الغيب ، ويقول أنهم قالو ا : ذا ويكون ذا ولو لا الإطالة لذكرت عن كل واحد ما فيه من العجب على بعض المغيبات ،نعم أحوال الكشف فيه ظاهرة ، وقد روينا من بحره 1

- صالح بن محمد الزواوي :<sup>2</sup> <sub>(</sub> 770-839 هـ/1435-1435)

صالح بن محمد بن موسى بن أحمد بن محمد بن إبراهيم الحسني الرياحي ، أبو الحسني الرياحي ، أبو الحسني الرياحي ، أبو محمد الشيخ محد الدين الزواوي الأصل ثم القاهري المالكي . ولد ليلة الأربعاء 18 سنة 3760 هـ في قرية "أمدوكال" — ناحية المسيلة بالجنوب الجزائري — نشأ بحا وحفظ القرآن ، وأخذ عن جميع العلماء والمحدثين ؛ حج وجاور بالمدينة مدة ، وسمع بما من الزين أبي بكر المراغي ورقية إبنة يحي بن المزروع ، ثم قد القاهرة وسمع بما من إبن حجر والوالي العراقي وإبن الكويك والشمس محمد بن قاسم السيوطي وجمال عبد الله بن علي الكناني وغيرهم ؛ وأجازه غير واحد ولبس خرقة التصوف من الزين أبي بكر السطي وجماعة . وسكن تربة الظاهر بيبرس (حارج القاهرة) حصلت له جذبة وظهرت له أحوال وإشتهرت كراماته ، وعظم شأنه وعلا صيته وقصد من الأقطار للزيارة والتبرك ورتب له في الجوالي ، وحسن ظن كثيرين فيه ودخل في وصايا كثيرة ولم يسمع عنه فيها إلا الخير، وكان يصل أليه بره من سلطان

<sup>1-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق ، ص142.

<sup>2-</sup>أحمد بابا التنبكتي: نيل الإبتهاج بتطريز الديباج، إشراف وتقديم: عبد الصمد عبد الله الهرامة ،ج1، منشورات كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ص201، كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الديباج ،ج1، تحقيق: محمد مطيع، طبع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ،2000م/1421هـ ،ص147، أبو القاسم الحفناوي الديسي، تعريف الخلف برجال السلف، ط،،2، ج2 ،مؤسسة الرسالة، بيروت 1985، ، ص197.

<sup>3-</sup> إبن مريم ، المصدر السابق ،116

المغرب كل سنة . وكان ذاكرا لكثير من الفقه ،ملازما لحضور مجالس العلم ، شهما يقوم في الحق عند الظلمة ولا يبالي بهم ويردع أرباب الدولة ولا يلتفت إليهم ، ومع ذلك كان عظيم الوجاهة عندهم لا يستطيع أحد أن يرد شفاعته  $^{1}$  ، ويوفي يوم الثلاثاء 16 رجب الوجاهة عندهم لا يستطيع أحد أن يرد شفاعته  $^{1}$  ، ودفن من الغد بجوار الزين العراقي من الصحراء ، خارج باب البرقوقية من القاهرة  $^{2}$ 

- عبد السلام بن علي الزواوي: (إبن سيد الناس): (589-681هم/1191-1282م) الإمام زين الدين أبو محمد عبد السلام بن علي بن عمر بن سيد الناس الزواوي المالكي المقرئ شيخ القراء في زمانه بدمشق وشيخ المالكية ومفتيهم وقاضيهم.

ولد سنة (589ه/1911م) ، أو قبلها ببحاية ؛قدم مصر في شبيبته فقرأ بالإسكندرية القراءات على أبي القاسم بن عيسى ،وأخذ العربية عن أبي عمرو بن الحاجب ، ثم قدم دمشق فقرأ القراءات عند الشيخ السخاوي وسمع منه ،فبرع في الفقه وعلوم القرآن والزهد والتصوف ، كان إماما زاهدا ورعا كبير القدر قليل المثل ، درس وأفتى وولي قضاء الشام على كره منه فحكم تسعة أعوام ثم عزل نفسه يوم وفاة رفيقه القاضي "شمس الدين إبن عطاء الحنفي " واستمر على التدريس والفتوى ولإقراء بتربة أم الصالح وبالجامع الأموي ، قرأ عليه الشيخ برهان الدين الإسكندراني والشيخ شهاب ابدين الكفري وتقي الدين أبو بكر الموصلي والشيخ محمد المصري والشيخ زين الدين المنزلي وغيرهم ؛ وكان يخدم نفسه بنفسه ويحمل الحاجة والحطب على يده مع جلالته ، وله مصنف في الوقف والإبتداء ؛ توفي في رجب 681ه عن عمر على يده مع جلالته ، وله مصنف في الوقف والإبتداء ؛ توفي في رجب 681ه عن عمر

<sup>-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ،ا **لمرجع السابق ،** ص ص147–148.

<sup>2-</sup> شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي ، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، ج3 ، منشورات مكتبة الحياة، بيروت، لبنان،دت، ص316 ،

يناهز 92 سنة أو أزيد عن ذلك ، وشيعه نائب السلطنة "لاجين " دفن بمقبرة الصغير . بدمشق أ.

# <u>- علي بن عيسى الزواوي : ( ت769ه/1368م)</u>

 $^2$ علي بن عيسى بن مسعود بن منصور بن يحي بن يونس نور الدين ، القاضي الشرف أبي الروح الحميري الزواوي ثم القاهري المالكي والده الشيخ أبو الفرج عيسى بن مسعود شارح صحيح مسلم، تفقه على يد أبيه والبرهان الصفاقصي وأخذ عن البرهان الرشيدي في عدة علوم وسمع أبا حيان وإلتقى الدلاصي وإبن القماح وغيرهم ، وإرتحل إلى دمشق فلقي بحا الحافظ المزي والبرزلي والذهبي وسمع علي الحجازي وزينب ابنة الكمال . لما حج أبوه تنازل له عن تدريس زاوية المالكية بمصر وصار معيدا عنده فيها حتى توفي والده ثم غلبت عليه محبة التصوف ، وإرتحل لزيارة الصالحين فلقي منهم جمعا ، وظهر عليه سرهم وتكلم على طريقهم وظهرت فضائله وجاور

# - علي بن محمد الزواوي : ( ق 7ه/13م)

الشيخ العابد الزاهد الولي المتقي ،أبو الحسن علي بن محمد الزواوي اليتورغي ، من جملة الأعيان المتقين ، له عبادة وديانة وصلاح وإنقطاع وزهد وولاية ؛ وكانت له كرامات ظاهلرة

<sup>1-</sup> إبن عماد الحنبلي أبو الفلاح عبد الحي ، مدرات الذهب ، ج3 ، المكتب التجاري للطباعة والنشر ، بيروت ، لبنان ، من 374.

<sup>2- (</sup>عيسى بن مسعود) هو أبو الفرج عيسى بن مسعود المنكلاتي الحميري الزواوي عالم الفقيه المفسر ، ولد سنة 664 م بزواوة وتفقه بها ، دخل بجاية وأخذ من علمائها ، منهم أبي يوسف يعقوب (ت 690هـ) م رحل إلى الإسكندرية ثم القاهرة ، حيث تولى التدريس بالجامع الأزهر ، رحل إلى دمشق ولي نيابة القضاء مدة سنتين ، ثم تولي التدريس بزاوية المالكية بالقاهرة وترك ولاية الحكم ، إنتهت إليه رئاسة الفتوى المالكية بالديار المصرية ، له شرح صحيح البخاري في المالكية بالقاهرة سنة 437هـ/1341م، عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق ، ص247.

متواترة ، كان على سنن السلف الصالح ليس عنده من التحريف ولا من التبديل ولا من خزعبلات المتلبسين شيء أخذ عنه الغبريني صاحب عنوان الدراية .  $^1$ 

# -عمر أبو حفص الزواوي : ( ق 9ه/15م)

قال الفقيه بن صالح: "الفقيه المبارك الصالح العابد ، هاجر من بلاده وسكن المشاهد الثلاثة وكان في المدينة ساكنا برباط دكالة ويقرئ الأبناء على قدم التجرد والصبر والقناعة مع الديانة والعبادة ، وتوفي بالمدينة ودفن بالبقيع "2

# - عيسى الزواوي : (ت 878هـ/1474م)

صوفي عالم بالحساب والفرائض ، إستوطن بالقاهرة وأقام بما في جامع الأزهر ، حج وجاور وقرأ عليه بعض المبتدئين الفرائض والحساب و قال السخاوي : "وقف كتبه قبل موته وكان صالحا صوفيا ، وأظنه جاوز السبعين " توفي سنة 878هـ.3

# - محمد بن عمر المليكشي: (ت 740ه/1339م)

محمد بن عمر بن علي بن محمد بن إبراهيم ، المعروف ب"أبي عبد الله المليكشي " نسبة إلى بني مليكش بضواحي بجاية ، عالم فقيه شاعر صوفي ح نشأ بالجزائر وتلقى تعليمه بها . رحل إلى المشرق لآداء فريضة الحج ؛وأخذ عن شيوخ الحجاز والقاهرة والإسكندرية ، وعاد إلى وطنه ثم رحل إلى تونس وتقلد خطة الكتابة وإستقر بها . وعرفه المقري في نفح الطيب ،وله شعر رائق وكتابة بليغة وتآليف مستظرفة توفي سنة 740ه/1339م . 4

-محمد بن محمد الزواوي (الفراوسني): (ت 882ه/1478م)

<sup>1-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق ، ص247.

 $<sup>^{2}</sup>$ لفسه ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- نفسه، ص267.

 $<sup>^{4}</sup>$ نيل الإبتهاج، المصدر السابق ، $^{2}$ 01، كفاية المحتاج، المصدر السابق،  $^{4}$ 04.

محمد بن محمد بن علي بن عبد الله الفراوسني الزواوي البحائي 1 الدار ؛ولد ببحاية وأخذ بها العلم عن الفقيه عبد الرحمن بن أحمد اليحمدي الزواوي ، وعن الفقيه الصالح أحمد بن عزيز الزواوي، والقاضي أبي القاسم بن سراج الغرناطي وشيخ الإسلام بن مرزوق وغيرهم .

وأخذ التصوف عن الإمام الولي خطيب بجاية أبي العباس أحمد بن إبراهيم المنجلاتي الزواوي الذي لقنه الذكر وألبسه الخرقة ، وعن الولي الصالح أبي عبد الله محمد بن يحي اليجري خطيب بجاية ،عاش بقسنطينة ودرس بمدرسة ابن قنفد ، كما عاش بتلمسان فترة ثم توجه للمشرق ، ودخل مصر وعاش بالأزهر الشريف مدة طويلة ،أدى فريضة الحج ,أخذ عن الولي المحدث شرف الدين بن أبي الفتوح المراغي المدني ؛ألف كتابه السر المصون ، دافع فيه عن علم التصوف وأبرز أهميته ولقي الكتاب صدى طيبا عند فقهاء تونس وطرابلس، وله كتاب آخر تحفة الناضر ونزهة المناظر بأحد مريديه الأندلسيين ، وتضمن مرائيه للرسول إصلى الله عليه وسلم }، عرف شهرة كبيرة ، وله كتاب الأسلوب الغريب في التعلق بالحبيب والذي تضمن قضايا صوفية مثل : الطريقة والسند ، الشيخ ، الخرقة .وما إليها من مسائل التصوف ، كما قام بشرح الحكم العطائية ، توفي سنة 882ه \$88 ما 1478 م. 2

- الموهوب بن محمد بن علي الزواوي : (ق 10ه/16م) العارف بالله ، حاج بيت الله الحرام ، وإنتصب لتدريس النحو على المكودي، كان لا يتوانى عن إصلاح ذات البين في أهله بزواوة وفي إطعام الطعام للفقراء والمساكين ، بل كان يمشي مع القوافل والسفار المجتازين ببلادهم كي يأمنو ا من مكر أهل ذلك الوطن ، وإتخذ له خلوة .  $^{3}$ 

أبو القاسم سعد الله، **المرجع السابق** ، ص94.

<sup>2-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ،ا **لمرجع السابق** ، ص363.

<sup>3-</sup>عبد الكريم فكون، منشور الهداية ،تقديم وتحقيق: أبو القاسم سعد الله ،دار الغرب الإسلامي ، بيروت ،1987 ، أبو القاسم سعد الله ، تاريخ الجزائر الثقافي ، ج1،ص488 .

## -سيدي نصر الزواوي التلمساني: (ق هـ/16م)

العلامة الشهير الولي الصالح الزاهد العابد ، قال اللالي : "كان عالما محققا زاهدا وعابدا صالحا ناصحا من أكابر تلاميذ إبن مرزوق " أتقن علم العربية ببجاية على مشائحها وقرأ على العصنوني شارح التلمسانية ؛ أخذ عن ابن مرزوق الحفيد وكان يسميه "سيدي إبراهيم المصمودي " وعن العالم الولي الحسن أبركان ، و أخذ عنه الإمام السنوسي كثيرا من العربية ولازمه؛ وكان ينهى عن كتابة القرآن العزيز في الحروز التي تساق أ

# ابو النجم هلال بن يونس الغبريني $^2$ : (ق7ه/13م) – أبو النجم هلال بن يونس

الفقيه الجليل الولي المبارك أبو النجم هلال بن يونس بن علي الغبريني من أصحاب الشيخ أبي زكرياء الزواوي ، من رجال القرن السابع هجري ، كان من أهل الجد والإجتهاد وممن يعد في أولياء الله العباد ، مع هيئة وسكينة ووقار وجاه ووجاهة ، كان الشيخ الزواوي يقول عنه : " من أراد أن ينظر إلى هلال بن يونس ". ناب عن الشيخ الزواوي في صلاة الفريضة بالجامع الأعظم ، وكان منقطعا عن الناس ، متخليا عنهم مقتصرا مقتصدا ,كانت عيشته من مستغلات أرض كانت له محررة بظهائر من قبل بني عبد المؤمن ، وكان يصرف أكثرها في الصدقات ، كان ملازما للمسجد ، ليلا ونهارا للعبادة والدراسة والقراءة . 3

# \_ يحي بن الحسن الحسناوي الزواوي (أبو زكرياء) : (ت 611هـ/1214م)

الشيخ الفقيه الصالح العابد الولي الزاهد ، أبو زكرياء يحي إبن أبي علي المشتهر بالزواوي ، من أهل أميسون خارج مدينة بجاية ، ودفين باب البحر ، وزاويته هناك معروفة ؛ وهو من معاصري الشيخ أبي مدين الغوث .

.

<sup>1-</sup> التنبكتي ، كفاية المحتاج ، ص491، نيل الإبتهاج ،ص 615، اإبن مريم ، المصدر السابق، ص 295.

 $<sup>^{2}</sup>$ - الغبريني ، المصدر السابق ، س169.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفسه، ص

حسني النسب ، نسبة إلى بني حسن من أقطار بجاية ، ولد في قبيلة بني عيسى من قبائل زواوة في منتصف القرن السادس الهجري ؛ قرأ أول أمره بقلعة بني حماد على يد الشيخ الصالح أبي عبد الله بن الخراط وغيره ، ثم إرتحل إلى المشرق فلقي الفضلاء و الأخيار والمشائخ من الفقهاء والمتصوفة وأهل الطريق .

من أشياخه: الفقيه إسماعيل بن مكي بن عوف الزهري ، روى عنه الموطأ ،وغيره .... استوطن ببحاية بعد رجوعه من المشرق فكان يجلس لعلوم الحديث والفقه وعلوم التذكير والتصوف  $^1$  كما ساهم مساهمة فعالة في نشر التصوف بالجزائر وذلك بتدريسه وبناء الزوايا ، وتعتبر زاويته من أقدم الزوايا التي عرفها المغرب الأوسط ؛ توفي سنة  $^2$  سنة  $^2$  بزاويته ببحاية  $^2$ 

# -يعقوب بن يوسف الزواوي: (ت 690هـ/1291م)

هو أبو يوسف بن يوسف الزواوي المنقلاتي ، الشيخ الفقيه الصالح الوجيه المتعبد ، له معرفة بالفقه وأصوله وله مشاركة في علم العقائد ؛ قرأ ببجاية ورحل إلى تونس ولقي بحا المشائخ ولازم الشيخ الإمام أبا عبد الله بن شعيب ، وقرأ على الفقيه بن العجلان وحظر مجلس الجيش أبي محمد عبد العزيز قبل إلى رحلته إلى تونس ؛ ثم رجع إلى بجاية وأقرا بحا . توفي بمنقلات في الثلث الأخير من ليلة يوم السبت 11 جمادى الأولى سنة 690ه/1291م.

- محمد بن عامر المغازي الزواوي : ( ت 1221هـ)

صوفي وفقيه ، فقيه ، ومن مؤلفاته الوضائف المحمدية لأهل الطريقة المغازية $^{3}$ 

.

<sup>1-</sup> بوزياني الدراجي ، المرجع السابق ، ص228، إبن خلكان ، وفيات الأعيان ، تحقيق : محي الدين عبد الحميد ، ج6، القاهرة 1948م، ص197، الغبريني، نفس المصدر ، ص50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الغبريني ، **نفسه** ، ص420.

<sup>3-</sup> عبد المنعم القاسمي الحسني ، المرجع السابق، ص427.

. ومع هذا الزخم من رواد التصوف وأصحاب الطرق الصوفية ، إستطاعت بجاية أن تؤسس لنفسها مدرسة صوفية ربما مستقلة عن سائر الحركات الصوفية المغربية والمشرقية ؛حيث ترك علمائها بصمات واضحة على الحركة الصوفية بإفريقة وبلاد المغرب الإسلامي

2-علماء زواوة في علم الفقه والكلام والحديث: ( العلوم النقلية ) وقد تميزت منطقة بحجموعة من فقهاء زواوة

- أبو عبد الله محمد بن يعقوب بن يوسف المنكلاتي الزواوي : (ت 730هـ) فقيه وابن فقيه ، ولي القضاء ببحاية ؛ قال عنه إبن القاضي في درة الحجال : "كان فقيها ، حافظا ، مستبحرا في حفظ المسائل والفروع "1

# - أبو العباس أحمد بن محمد بن على الزواوي: (ت 750هـ)

وهو من كبار القراء في المغرب وفقيه ومحدث ،الذي انتهت إليه رياسة القراءات بالمغرب<sup>2</sup>، فقد درس على شيوخ بلده ثم رحل إلى فاس و أخذ عن علمائها منهم إبراهيم أحمد الغافقي و سليمان بن أحمد و مالك بن المرحل و أبي مروان الشريشي $^{3}$ ، له فهرست سجل فيه مقروءاته ومروياته .

# - أبو علي منصور بن علي بن عبد الله الزواوي : ( ت 770)

وهو من كبار علماء المالكية ؛أصولي وحافظ للحديث ، ناقد ونحوي وشاعر قال عنه إبن الخطيب في الإحاطة :" هذا الرجل طرف في الخير ، والسلامة ؛ حسن العهد ، والصون والطهارة و العفة قليل التصنع...صدر من صدور الطلبة ؛ له مشاركة حسنة في كثير من

-

<sup>2-</sup>أبو العباس أحمد بن محمد الرؤوف إبن القاضي (ت 1025هـ/1616م)، درة الحجال في غرة أسماء الرجال ، -2 أبو العباس أحمد بن محمد الرؤوف إبن القاضي (ت 1025هـ/1616م)، درة الحجال في غرة أسماء الرجال ، -1 نشر علوش، الرباط،1934، ص101.

<sup>2-</sup> ابن خلدون: **العبر**، ج 7، ص 470 ؛ التنبكتي : **نيل الابتهاج**، ص92.

<sup>3-</sup> ابن الجزري، غاية النهاية في طبقات القراء، مج 4، ط 3، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان1982، ص 125-

<sup>2-</sup> بوزياني الدراجي، المرجع السابق ، ص230.

العلوم: العقلية والنقلية وإطلاع ، وتقييد ،ونظر في الأصول والمنطق والكلام ودعوى في الحساب والسداد " 1

# - بدر الدين محمد بن علي بن إسماعيل الزواوي : (ت 775هـ)

هو الفقيه ، والحافظ للحديث ؛ وله إلمام بعلوم أخرى ، توفي بالقاهرة سنة  $775هـ.^2$ 

# - أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن يللبخت الزواوي:

هو من أعلام القرن الثامن هجري ؛ حافظ للحديث ، وأحد كبار علماء الفقه المالكي – علي بن أحمد بن عبد المؤمن الزواوي : (ت 828هـ)

هو فقيه ؛ ومن العارفين بالحديث ، وله إهتمام بعلوم أخرى ؛ ومن مؤلفاته : "حل عقود الدرر في علوم الأثر ؛وهو لعقود المؤرخ أبن ناصر الدين  $^3$ 

# أبو الحسن علي بن عثمان المنكلاتي الزواوي:

هو أحد فقهاء بجاية ؛ له فتاوى ، سجل بعضهافي المازونية والمعيار ؛ توفي في أواخر القرن الثامن هجرى .

# -عبد الرحمن بن أحمد الوغليسي البجائي (ق 7ه):

عالم ومفتي ؛ الفقيه العالم الصالح أبو زيد قال إبن الخطيب القسنطيني : توفي سنة ست وثمانين وسبعمائة ببجاية . 4 وله المقدمة المشهورة وفتاوى أخذ عنه جماعة كأبي الحسن علي بن عثمان وبلقاسم بن محمد المشذالي فقيه بجاية وغيرها .

\_

<sup>1-</sup> أبو عبد الله محمد السلماني المعروف بلسان الدين بن الخطيب (ت766هـ/1374م) ، **الإحاطة في أخبار غرناطة** ، تحقيق : محمد عبد الله عنان ، ج3 ، مكتبة الخانجي، القاهرة 1977، ، ص324، إبن مريم ، المصدر السابق ، ص292.

<sup>2-</sup> بوزياني الدراجي، نفس المرجع، ص230.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- نفسه ،، ص231.

<sup>4-</sup> التنبكتي ،**نيل الإبتهاج** ، ص248.

-أبو الحسن منصور بن علي بن عثمان المنكلاتي الزواوي: (ت بعد 850)

وهو فقيه بجاية ومفتيها ، وعالمها في وقته ، له فتاوى مسجلة في الدرر المكنونة ، والمعيار .

- شهاب الدين أحماد بن صالح بن خلاصة الزواوي : ( ت853هـ)

فقيه مالكي ،ومحدث وحافظ ،هو أحد الذين أجازوا الإمام السخاوي .

- إبراهيم بن جابر بن موسى الزواوي : ( ت 857هـ)

 $^{1}$ . هو من علماء المالكية ؛ كما له إهتمامات عديدة في علوم مختلفة

طبو إسحاق إبراهيم بن فائد بن موسى بن عمر بن سعيد الزواوي : ( ت857هـ)

وهو أحد كبار المالكية ؛ له إلمام بالتفسير ، من مؤلفاته : تفسير القرآن ، وشرح الألفية لإبن مالك ،وتسهيل السبيل لمقتطف أزهار روض خليل ؛ في الفقه المالكي، وهو في ثمان مجلدات أو ثلاثة ، وفيض فيض النيل في شرح مختصر خليل ، في مجلدين وتلخيص التلخيص ، وهو عبارة عن شرح على تلخيص المفتاح وتحفة المشتاق في مجلد كبير 2

# -عطية الله بن منصور الزواوي اليراتني:

وهو الشيخ الفقيه ، الصالح العابد ، الموفق الموهوب من عطايا الله السنية ؛ كان حافظا ، وسريع البداهة، حيث قال عنه الغبريني: "كان في نهاية الحفظ والإتقان لا يطالع شيئا إلا حفظه من ساعته " 3

-بلقاسم بن محمد الزواوي : ( ت 922هـ)

وهو أحد علماء المالكية ، له شرح على الرجز للضرير المراكشي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-إبن مريم ، المصدر السابق، ص210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبن مريم ، المصدر السابق ، ص232

<sup>3-</sup> الغبريني المصدر السابق ، 141.

- يحي بن سليمان الزواوي : (ت بعد 999هـ) وهو أحد علماء المالكية ، له إلمام بالعقائد 1

#### - علماء زواوة في القضاء

تعتبر وظيفة القضاء من أجل الخطط الدينية وأرفعها منصبا، ونلمس ذلك من خلال الوظائف المتعددة، منها الفصل بين المتخاصمين واستفاء الحقوق العامة للمسلمين وأوقافهم، وتزويج الأيامي والنظر في أموال المحجور عليهم من المفلسين واليتامي والجانين، والاهتمام بالمرافق العامة كالطرقات والأبنية، والنظر في الشهود والأمناء والنواب مع استيفاء العلم والخير فيهم بالعدالة والجرح ليحصل الوثوق بهم.

إلا أن الملفت للانتباه بأن عددا ممن تقلد هذا المنصب من علماء وفقهاء زواوة في فتر ة موضوع البحث لم يتجاوزوا ستة قضاة مقارنة بحجم تواجدهم ببجاية، ومرد ذلك حسب ما تفيد به المصادر التاريخية رغبة الأمراء الحفصيين في تولية من هم أكثر ولاء ووفاء للبيت الحاكم من جهة والمراقبة الشديدة التي كانوا يفرضونها على من يشغل هذه المناصب من جهة أخرى، ومن القرائن التي نسوقها للبرهنة عل هذا الطرح النهاية المأساوية التي آل إليها أمر القاضي أبي العباس الغبريني (ت 704 ه / 1304 م) الذي ذهب ضحية وشاية من أحد أعوان السلطة، والعزل المهين الذي تعرض له القاضي منصور الزواوي من أعلام القرن الثامن هجري، الرابع عشر ميلاد 2

ومن الأعلام الذين برزوا في هذا الجحال منهم

مفتاح ،المرجع السابق ،ص159، إبن خلدون ، المقدمة ،ص176 - خلفات مفتاح ،المرجع السابق ،ص

<sup>-</sup> بوزياني الدراجي، المرجع السابق ، ص233

#### - عبد الحقّ بن يوسف الغبريني:

هو عبد الحق بن يوسف بن حمامة الغبريني يكنّى بأبي محمد ترجم له في كتاب عنوان الدراية ترجمة قصيرة بأنّه برع في الفقه والنّحو واللّغة، ولقد ولي قضاء ببحاية لم يذكر تاريخ وفاته -368/1368-1369 -320

هو عيسى بن أحمد بن محمّد بن محمّد الغبريني كنيته أبو مهدي، نشأ في بيئة علمية يظلّلها الزهد والتقوى مات بتونس سنة 813هـ/1410م وأبو مهدي الغبريني لا يقل مكانة عن أسرته العلمية، فقد كانت له محطّات كثيرة في مختلف المدن والبلدان، إذ كان من أبرز العلماء الذين عاشوا في تلك الفترة حيث ذكر التنبكتي بأنّه: "محدّث من كبار فقهاء المالكيّة، ولي القضاء بتونس وإمامة جامع الزيتونة عندما ذهب الشّيخ الفقيه ابن عرفة إلى الحج  $^2$  محمد بن أحمد الغبريني : (644-714هـ/1226م)

أحمد بن أحمد بن عبد الله ،أبو العباس الغبريني ، صاحب كتاب "عنوان الدراية " ولد "بغبرين " بناحية "عزازقة" وذلك حوالي سنة 644هـ/624م. حفظ القرآن الكريم في صغره وتعلم العلوم العربية في مسقط رأسه ، ثم إنتقل إلى بجاية التي كانت حاضرة علم وقاعدة ملك آنذاك فتفقه في العلوم الشرعية والفلسفية،أورد في كتابه الشهير قائمة كبيرة بالعلوم التي درسها والشيوخ الذين تتلمذ عليهم ، تفوق السبعين شيخا كان في مقدمتهم عبد الحق بن ربيع وأبي عبد الله الكناني .

شغل وظيفة التعليم ببجاية وجامع الزيتونة بتونس ، وتولى القضاء في عدة أماكن منها بجاية ، وكان في حكمه شديدا مهيبا ، ذا معرفة بأصول الفقه وحفظ لفروعه ، وقيام النوازل وتحقيق للمسائل .

<sup>1-</sup> مريم هاشمي ، علماء أسرة بني غبرين ودورهم في ازدهار الحياة الثقافية ببجاية ، حامعة تلمسان ، ص 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه، ص11 .

<sup>33</sup> الغبريني ، المصدر السابق ، ص ص 12 33 33 ·

وفي أواخر أيامه ذهب في سفارة إلى تونس ،وفي عودته وشى به ظافر الكبير إلى سلطان بجاية ، وأشاع أنه حرض سلطان تونس على إحتلال بجاية فسجنه ثم قتله ؛ وكان ذلك سنة 714ه كما أجمع على ذلك معظم من أرخ له غير أن "إبن قنفد" يذكر أن وفاته كانت سنة 704ه .

كان من المهتمين بالتصوف الذي أخذه عن كبار علماء بجاية كما ورد في برنامجه الذي ذيل به كتابه عنوان الدراية ، وقد كتب قصيدته الصوفية وقدمها إلى شيخه الذي أعجب بحا ،وسأل الله له فيهم أسرار القوم ، ومخاطبتهم خلف لنا كتابا جليلا هو" عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية " ، إهتم فيه بتراجم العلماء في بجاية ، ترجم لحوالي أربعين (40) شخصية علمية صوفية ،وهو من أهم المصادر التاريخية عن الحياة العلمية في القرن السابع الهجري ببجاية ، وسجل حافل بتراجم العشرات من العلماء المؤرخين وغيرهم من عرفتهم بجاية في الفترة المذكورة 1 .

# -أبو عبد الله جمال الدين محمد بن سليمان بن يوسف الزواوي : (ت 717هـ)

هو أحد كبار علماء المالكية ؛ فقيه ,محدث ؛ تولى القضاء بدمشق طوال ثلاثين سنةٌ قال عنه إبن تغري بردي : "كان فقيها عالما عالي الهمة محدثا بارعا /شكور السيرة في أحكامه "2.

# -أبو عبد الله محمد بن يعقوب بن يوسف المنكلاتي الزواوي : (ت 730)

كان فقيها ،إبن فقيه ، ولي القضاء ببحاية قال عنه ابن القاضي في درة الحجال "كان فقيها ، حافظا ، مستبحرا في حفظ المسائل والفروع". 3

- محمد بن عبد الرحمن بن يحي بن أحمد بن سليمان الصدقاوي الزواوي : ( ت 853)

-

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد المنعم القاسمي الحسني ،ا $oldsymbol{horem}$  السابق ،ص 66، عبد الرحمن إبن خلدون ، العبر ، ص $^{-1}$ 

<sup>230</sup> بوزياني الدراجي، **المرجع السابق**، ص

<sup>3 -</sup> إبن القاضي، **المصدر السابق**، ج3، ص234.

قاضي وفقيه مالكي وله إهتمامات بعلوم أحرى

أبو الروح عيسى بن مسعود بن منصور بن يحي المنكلاتي الزواوي : ( ت 743)

هو القاضي والمؤرخ ؛ فقيه وعالم في الحديث ، تولى القضاء بدمشق والقاهرة ؛ والتدريس بالأزهر ، من مؤلفاته : إكمال الإكمال، وله كتاب في القضاء بعنوان : الوثائق ... وغيرهم

- أبو محمد عبد السلام بن علي بن عمر بن سيد الناس الزواوي: (ت 681هـ)

هو أول من تولى قضاء المالكية بدمشق ولكنه عزل نفسه بعد تسع سنوات ؛ وهو شيخ من مشائخ الإقراء بدمشق ؛ من مؤلفاته : التنبيهات على معرفة ما يخفى من الموقوفات ، وهو في القراءات ، وعدد الآي؛له كتاب عن القضاء : كتاب في الوثائق . 2

 $\frac{1}{1}$  بو يعقوب يوسف بن عبد السلام بن علي بن عمر الزواوي : ( ت 683هـ) هو أحد كبار العلماء ، ولى قضاء المالكية بدمشق .

# -عبد الله المشذالي (ت 866 هـ/ 1466 م)

رحل إلى تونس وجلس إلى عالمها أبي حفص عمر القلشاني (ت 837 هـ/ 1438 م) تلميذ العلامة أبي مهدي عيسى الغبريني (ت 815 هـ/ 1416 م) وأخذ عنه الفقه و الكتب المذهبية، و أجهد نفسه في السهر للبحث و المذاكرة و المناظرات العلمية التي كان يعقدها مع

<sup>1-</sup> الشيخ بشيرضيف بن أبي بكر البشير بن عمر الجزائري ، فهرست معلمة التراث الجزائري -بين القديم والحديث- ، مراجعة : عثمان بدري، الجزائر ، 2007، ص 413.

<sup>2-</sup>إبراهيم بن على اليعمري ؛ برهان الدين المعروف ب"إبن فرحون "(ت 799هـ/1397م)، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، دت، ص7

<sup>3-</sup> بوزياني الدراجي ، المرجع السابق ، ص229

يعقوب بن يوسف الأندلسي <sup>1</sup>و بعد أن أكمل دراسته عاد إلى بجاية وتفرغ للتدريس والقضاء و الفتيا ونال حظوة عند السلطان الحفصي <sup>2</sup>

## 4- علماء زواوة في الأدب واللغة والعلوم الأخرى

الظّاهر أن هذه النّهضة الثّقافيّة والأدبية الّتي كانت تتمتّع بما مدينة بجاية ترجع بالدرجة الأولى إلى النزعة العلمية التي ي كان يتميز بما بعض الأمراء الحفصيين الذين كانت لهم إرادة قوية ورغبة شديدة وجهود مستمرة ؛ إمتازوا بما في الحياة الفكرية بصفة عامة ورعاية معتبرة للفنون والآداب والعلوم الشرعية على وجه الخصوص وعنايتهم الدائمة جعلتهم يشجعون العلماء والفقهاء والأدباء .

إذ تعتبر اللغة العربية، من أغنى و أرقى اللغات السامية لتميزها بكثرة المفردات وما اتصفت به من المرونة و القدرة على صياغة المشتقات من ألفاظها مع سهولة في التعبير إطار من الجزالة و سمو البلاغة و سحر البيان، وبفضل قوتها استطاعت أن تكون آداة للتعبير عن حضارة سادت خلال العصور الوسطى وقد حظيت الدراسات اللغوية و آدابها من نحو، و بيان، و أدب برعاية و اهتمام بالغين من قبل علماء زواوة و ذلك للاعتبارات التالية:

أ- ارتباطها الوثيق بعلوم القرآن و الحديث خاصة و بالعلوم الدينية على وجه العموم لأن الدارس لا يستطيع أن يصل إلى أسرار القرآن و فهم معانيه و تفسيره دون الإلمام بمبادئ اللغة.

<sup>1-</sup>أبو عبد الله الأنصاري الرصاع، **فهرست الرصاع**،تحقيق:محمد العنابي ، المكتبة العتيقة ، تونس ، ص ص ص 188،189

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- التنبكتي: كفاية المحتاج، ص 424

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- مختار حساني، تاريخ وثقافة المدن، ج 3، ص 184

<sup>4 -</sup> عبد العزيز فيلالي ، المظاهر الكبرى في عصر الولاة ببلاد المغرب والأندلس، دار المعارف للطباعة والنشر ، سوسة ، تونس ،د ت، ص440.

ب - حرصهم الشديد في الابتعاد عن الازدواج اللغوي الذي شجعه الموحدون في نشر دعوتهم باستعمال اللسان البربري إلى جانب اللغة العربية رغم أصولهم البربرية، 1

## -أبو محمد بن عبد الحق بن يوسف بن حمامة الغبريني

الشيخ ، الفقيه ،النحوي ، اللغوي الجيد ، المحصل المتقن ، الفصيح، البليغ ، البارع ،أبو محمد عبد الحق بن يوسف بن حمامة الغبريني "رأيت من كتابته ما دل على بلاغته و براعته و طلاقة قلمه و فصاحته وكان له حظ وافر من العقة و كان مليح المذاكرة حسن المحاضرة ممن يعد في أعداد الفضلاء الأخيار ويعول عليه في العلم و إليه يشار" 2

## - أبو الحسن يحي بن عبد المعطي بن عبد النور الزواوي: (ت 628هـ)

الملقب بزين الدين شاعر مجيد ، وإمام كبير من أئمة النحو ، واللغة العربية ؛ من مؤلفاته : كتاب الدرة الألفية في علم العربية ، وكتاب الفصول ، وكتاب العقود والقوانين ، والهوامش على إبن السراج ، وشرح على كتاب الجمل للزجاجي ، هذه كلها في النحو ، ثم منظومة في القراءات السبع ، ونظم ألفاظ الجمهرة لإبن دريد في اللغة ، وكتاب المثلث في اللغة ، وشرح لأبيات سيبويه نظما ، وديوان خطب ، وديوان شعر ، والبديع في صناعة الشعر ، ونظم كتاب الصحاح للجواهري ؛ لم يكتمل ؛ قال عنه إبن خلكان "كان أحد أئمة عصره في النحو ، واللغة ، سكن دمشق زمانا طويلا ، إشتغل عليه خلق كثير ، و إنتفعو ا به ,صنف النحو ، واللغة ، سكن دمشق زمانا طويلا ، إشتغل عليه خلق كثير ، و إنتفعو ا به ,صنف بالجامع العتيق بمصر لإقراء الأدب " 3

<sup>1-</sup>خلفات مفتاح ،المرجع السابق ،ص331.

<sup>2-</sup> الغبريني ، المصدر السابق، ص268.

<sup>3-</sup> إبن خلكان، المصدر السابق، ص197، محمد الطمار، تاريخ الأدب الجزائري، مو141، مبارك الميلي ، المرجع السابق ، م376 الشيخ بشير ضيف الجزائري، المرجع السابق ، م376

# - أحمد الطيب بن محمد بن الصالح بن سليمان العيساوي الزواوي: (ت1251هـ)

هو من علماء النحو ، والأدب ، وأحد كبار علماء المالكية وشاعر ، من مؤلفاته الدرة المكنونة ، وهي أرجوزة في عقائد التوحيد ، وتكملة الفوائد في تحرير العقائد ، وهو شرح على أم البراهين ؛ ومفتاح الأحكام ، وهي منظومة في أحكام الفتوى تصل أبياتها إلى الألفين ، وتذكرة الحكام ، وهو شرح لمفتاح الأحكام ونصرة الإخوان في احجاج الفقهاء البرهان ... أحاصر الدين المشذالي(ت 731 ه/ 1331 م)

وكانت للمجالس العلمية و حلقات الدرس التي ينشطها علماء زواوة دورها في ترقية اللغة العربية، و يصف التجيبي بإعجاب كبير دروس ناصر الدين المشذالي(ت 731 هـ/ 1331 م من حيث وضوح المعاني ودقتها «فهو يصور و يمهد و يقرر و يرجح كل ذلك بأوجز لفظ و أحسن عبارة» و من القرائن أيضا ما يستشف من مناظرات عمران المشذالي (ت 745 هـ/ 1345 م) مع إبنى الإمام و دروسه التي كان يعقدها للطلبة بالمدرسة التاشفينية في تلمسان ما يدل على تضلعه و إحاطته بعلوم اللغة و آدابها.

# -نصر الزواوي 2(ق9ه)

أسهم نصر الزواوي وهو من علماء القرن التاسع، بدوره في تدريس العربية بعد أن أتقن علومها على مشايخ بجاية و تلمسان منهم العلامة ابن مرزوق (ت 842 هـ/ 1442م واستمر في هذه الوظيفة إلى أن وافته المنية

<sup>1-</sup> بوزياني الدراجي ، **المرجع السابق** ،ص 233

التنبكتتي، نيل الإبتهاج ، ص615، الغبريني ، المصدر السابق ، ص2..

أبو عبد الله الزواوي: ( 772 772 هـ/ 1411 1412 م)

يقول عنه ابن الخطيب في الإحاطة بأنه كان له مشاركة في كثير من العلوم العقلية والنقلية وإصلاح وتقييد ونحر في الأصول والمنطق وعلم الكلام ، قدم إلى الأندلس سنة 714 هـ/ 1411 م ، حيث انتصب للتدريس في إحدى المدارس ، ولقي هناك ابن الخطيب ، ولازمه مدة وأخذ عنه وانتفع بعلمه ، و أخذ العلم عن جماعة من العلماء مثل الإمام المجتهد منصور المشذالي وأبي علي بن الحسين وعن أبي عبد الله محمد بن يوسف قاضي الجماعة ببحاية ، وعن أبي العباس أحمد بن عمران ، و أخذ العلم بتلمسان عن عبد المهيمن الحض رمي ، استوطن هذا الشيخ مدينة تلمسان ، وانتصب فيها للتدريس والإقراء حيث انتفع به عدد لا بأس به من العلماء و الطلبة إلى أن وافته المنية  $^2$ 

-محمد بن عبد الرحمن الأزهري الزواوي:

له النحو رسالة في أحوال الفعل المضارع 3

 $^4$ إبراهيم بن ميمون بن بملول :له ديوان شعر  $^-$ 

-أحمد بن عبد الله الزواوي الجزائري:

له تذييل على البردة -قصيدة في مدح النبي -صلى الله عليه وسلم -مرثية عبد الرحمن الثعالبي  $^{5}$ 

<sup>1-</sup> ابن الخطيب ، المصدر السابق ، ج 1 ، ص 325.

<sup>2-</sup> ابن مريم ، المصدر السابق ، ص 292، التنبكني، الديباج ، ص ص 611-612، عادل نويهض، معجم أعلام المجزائر من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، الطبعة الثانية 1182 ، مؤسسة ،. نويهض الثقافية للتأليف و الترجمة و النشر ، بيروت ، لبنان ، ص 166.

<sup>3-</sup>الحفناوي، المصدر السابق ، ص298.

<sup>4-</sup> الشيخ بشير ضيف الجزائري، نفس المرجع ،ص376.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- نفسه، ص 584.

-محمد بن السعيد بن علي الشريف الزواوي البلوي:

التوسم والإستدلال على محاسن أخلاق النساء والرجال -حكايات وحواضر ومواعظ من كتاب لواقح الأسرار وطيف الأخبار للشعراني -تكميل على تحفة العروس 1

 $^{2}$ حمد الصالح بن سليمان أبو عبد الله العيسوي الزواوي :له شرح البردة  $^{2}$ 

- يحي بن المعطي بن عبد النور زين الدين الزواوي: (ت728هـ)

له البديع في صناعة الشعر-وله ديوان شعر  $^3$ 

-عيسى بن منصور بن يحي المنكلاتي الحميري الزواوي (ت 743هـ): له كتاب في التراجم وهو مناقب مالك 4

5- علماء زواوة في الحساب والمنطق والعلوم الأخرى (العلوم العقلية):

-عيسى االزواوي: (ت 878هـ/1474م)

صوفي عالم بالحساب والفرائض ، إستوطن بالقاهرة وأقام بها في جامع الأزهر ، حج وجاور وقرأ عليه بعض المبتدئين الفرائض والحساب.

قال السخاوي : "وقف كتبه قبل موته وكان صالحا صوفيا ، وأظنه جاوز السبعين " توفي سنة 878هـ

 $^{5}$  (ت 731ه /1331م)  $^{5}$ وهو يعد قطب من أقطاب الأسرة المشذالية ، وأول نابغة فيها وكان نبوغه فيها منطلق حركة

<sup>1-</sup> الشيخ بشير ضيف ،المرجع السابق ،ص 435.

<sup>2-</sup> إبن مخلوف محمد بن محمد شجرة النور الزكية في طبقات المالكية ،دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان ، 1930 ص 382

<sup>3-</sup>محمد بن أحمد كنعان ،وفيات الأعيان والمشاهير ، ط1،مؤسسة المعارف ،بيروت ،لبنان ،1998، و235 ، مبارك الميلي ،تاريخ الجزائر العام ،ج1،ص81،

<sup>4-</sup> الشيخ بشيرضيف، نفس المرجع ، ص301.

<sup>5-</sup> الغبريني، المصدر السابق ،ص133

علمية مباركة إنتشرت بين أبناء هذه القبيلة ،ولد بمشذالة سنة 631هأو 632هـ، أخذ عن شيوخ بلده ببحاية وغيرها ثم إرتحل للمشرق حيث إستكمل تحصيله ، فحصل الفقه وأصول الدين وأصول الفقه والمنطق والعربية والتفسير والحديث ، وامتاز بطريقته الجيدة في التدريس والبحث وفصاحة اللسان في الإلقاء ، وشغل منصب الشورى والإفتاء ببحاية .  $^1$  وهو كثير البحث وله شرح على رسالة أبي محمد بن أبي زيد  $^2$ 

# - عمران المشذالي ( ت745هـ)

هو عمران بن موسى المشذالي البحائي كنيته أبي موسى ، ولد سنة 670هـ/1272م ببحاية ؛ درس على يد صهره ناصر الدين المشذالي ، وعن غيره من العلماء ، نبغ في الحديث والفقه وكذلك في الأصلين : النحو والمنطق "والجدل والفرائض  $^{8}$ ؛ نزيل تلمسان كما يسميه أصحاب التراجم نزيل تلمسان وأسهم بدوره في تدريس المنطق والجدل لكثير من الطلبة في تلمسان والأندلس و لعل مناظراته العلمية مع ابنى الإمام تعكس روح هذا الاهتمام  $^{5}$ 

# - منصور بن علي المشذالي أبو علي: (توفي بعد 770هـ)

نزيل تلمسان ولد بمشذالة سنة 710ه ، درس على يد والده ، وعلى إبن علي ناصر الدين المشذالي ، وعلى أبي عبد الله الزواوي وعبد المهيمن الخضرمي ، وأبي عبد الله المسفر ، وإبن النجار ، ولازم هذا الأخير وأجازه ، وعن الشريف السبتي وغيره ؛ ومن آرائه الطريفة قوله أن العالم لايسمى عالما حتى تتوفر فيه أربعة شروط وهى :

1) أن يكون عالما بمعرفة أصول ذلك العلم على الكمال .

<sup>1-</sup>رابح بونار ، عبقرية المشذاليين العلمية في بجاية -على عهدها الإسلامي -؛ مجلة الأصالة ،العدد 19 ، مر 305..

<sup>2-</sup> الغبريني، المصدرالسابق ، ص134.

<sup>3-</sup> التنبكتي ،**نيل الإبتهاج**، ص215.

<sup>4-</sup> رابح بونار، **نفس المرجع** ،308.

<sup>5-</sup> التنبكتي ، المصدرالسابق ، ص216.

- 2) أن يكون قادرا على التعبير عن ذلك العلم
  - 3) أن يكون عارفا بما يلزم عنه .
- 4) أن يكون قادرا على رفع الإشكالات الواردة عليه .
- حمد بن أبي القاسم بن محمد بن عبد الصمد المشذالي البجائي : ( ت 866هـ)

وهو أبو عبد الله محمد بن أبي القاسم بن محمد بن عبد الصمد المشذالي البحائي ولد بمشذالة ببحاية ، تولى إمامة والخطابة والإفتاء ببحاية ، ودرس بجامعها وتخرج عليه الكثير ، له تآليف منها فهرسته ، توفي ببحاية سنة 866.

إشتهر بين الناس بالتحصيل الواسع حتى كان يضرب به المثل ويقال: "أتريد أن تكون مثل أبي عبد الله المشذالي " ؛ وإشتهر المترجم بالتأليف والإجادة في التصنيف والتحقيق وترك من المؤلفات التي تشهد له بالتحصيل والتحقيق مايلي:

- 1) تكملة حاشية أبي مهدي عيسى الوانوغي على المدونة في مجلد واحد .
- 2) ومختصر البيان لإبن رشد ، وقد رتبه على مسائل غبن الحاجب الفرعي (مختصره) وجعله شرحا له .
- 3) إختصار أبحاث إبن عرفة من مختصره المتعلق بكلام ابن شاس ، وابن الحاجب وشرحه مع زيادة شيء يسير .
  - 4) وفتاوى نقلها صاحب الدرر وصاحب المعيار .

ومن تلامذته ، والده أبو الفضل ،وأخوه أبو الربيع المسناوي ، وأبو مهدي عيسى بن الشاط ، وغبن مرزوق الكفيف وغيرهم ؛ توفي سنة 866هـ.2

-2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 - -2 -

<sup>1-</sup> أبي جعفر أحمد بن على البلوي الواد آشي ،المرجع السابق ،ص186.

<sup>2 -</sup> رابح بونار ، **المرجع السابق** ، ص312.

### - محمد بن محمد بن أبي القاسم المشذالي: (ت850هـ)

هو العلامة أبو الفضل ابن العلامة أبي عبد الله ؛ قال عنه السيوطي : "هو أحد أذكياء العالم إشتغل بالمغرب وقدم في حياة والده وقرأ بمصر ...."رحل في سنة 840هم إلى تلمسان فبحث على الحفيد الإمام 'بن مرزوق العالم الشهير وأبي القاسم العقباني وأبي الفضل إبن الإمام ,غيرهم ....2

### -أبو الفضل محمد بن محمد بن أبي القاسم المشذالي: (ت 859هـ)

هو محمد بن محمد بن أبي القاسم المشذالي ، كنيته أبي الفضل ولد ببحاية سنة 820 أو 822ه وأخذ عن علمائها مثل والده وغيره من العلماء ، رح إلى تلمسان سنة 840 درس على إبن مرزوق الحفيد : التفسير ، الحديث ، الفقه ، وكذلك الأدب والمنطق والجدل والفلسفة والطب والهندسة ودرس على أبوا لقاسم بن سعيد العقباني أخذ عنه الفقه وأصول الدين ، كما درس عن أبي الفضل بن الإمام التفسير والحديث والطب والهندسة أما أبو العباس بن أحمد بن زاغو فأخذ عنه أصول الفقه و المعاني والبيان ودرس عليه مختصر إبن الحاجب ؛ كما تتلمذ على أبو عبد الله النجار القياس ؛ وأخذ عن أبي يعقوب بن إسماعيل الحساب والفرائض أد ؛ وأبو الحسن علي بن قاسم الحساب والجبر والمقابلة والهيئة وجر الأثقال وأخذ عن أبي محمد البوري التقاويم والميقات بأنواعه من فنو الإسطرلاب والصفائح والجيوب والهيئة والإرتماطيقي والموسيقي والطلسمات وما شاكلها وعلم المرايا والمناظرة والأوقاف ، وعن العلامة أبي فشوش الطب ؛ وإستمرت دراسته بتلمسان أربع سنوات بعدها عاد إلى بجاية العلامة أبي فشوش الطب ؛ وإستمرت دراسته بتلمسان أربع سنوات بعدها عاد إلى بجاية

<sup>1-</sup>الشيخ بشير ضيف ، المرجع السابق ، ص469.

<sup>2-</sup> التنبكتي ، نيل الإبتهاج ،ص541.

<sup>3-</sup> مريم هاشمي، العلاقات الثقافية بين مدينتي تلمسان وبجاية خلال القرن (7-9هـ/13-15م) ، مذكرة لنبل شهادة الماجستيرفي التاريخ الإسلامي ، تحت إشراف : أ.د لخضر عبدلي ، جامعة تلمسان ، 2011 ، ص ً 48 47.

سنة 844هـ حيث إنتصب التدريس ؛ولم يترك أبا الفضل إلا كتابا واحدا من مؤلفاته وهو "شرح جمل الخونجي في المنطق "،

 $^{1}$ . فكانت وفاته 865هـ فكانت

- إبراهيم بن محمد الزواوي: (توفي بعد 999هـ)

هو فقيه من الحفاظ ، وله إلمام بالفرائض ، والحساب ؛ قال عنه إبن القاضي " وهو الآن فقيه كنوا من بلاد السودان ؛ ومدرسها بعد أبي عبد الله التونسي "2

- عبد الله بن عبد الله بن علي بن المحفوف الزواوي : ( ت 826هـ)

وهو من أصحاب التنجيم والأبحاث الغيبية ؛ من مؤلفاته: المثلث في علم الرمال

ومما سبق نستنتج أن بجاية كان لها من القدر الكافي من العلماء الذين برعوا في مختلف العلوم كالفقه والحديث واللغة وآدابها والنحو والصرف والحساب ومايليه وغيرها من العلوم لكن الملاحظ عن علماء زواوة أنهم برعوا و برزوا أكثر في مجال الفقه والحديث لاسيما بما يتعلق بالشريعة الإسلامية والدين وهذا ما نلمسه من خلال ما كتبه عن فتاواهم نخبة من العلماء في كتب السير والتراجم كشجرة النور الزكية للمخلوف ، والمعيار للونشريسي و نيل الإبتهاج لأحمد بابا التنبكتي ،وعنوان الدراية للغبريني وغيرها من أمهات الكتب .

كما أن هذه الكتب والتراجم وصفتهم من العلماء الأجلاء ، وأعطتهم مكانتهم العلمية التي يستحقونها من خلال وصفها لهم كالعالم الجليل والفقيه الصالح وغيرها من الألقاب التي ترفع من مكانتهم وتليق بهم وكان ذلك واضحا من خلال ما رأيناه في المحاماتهم في المجال العلمي إلا أننا لم نكن نعرف منهم إلا القليل كأسرة الغبريني والمشذاليين وهذا راجع إلى نقص التآليف عنهم.

<sup>-</sup>رابح بونار ، ا**لمرجع السابق** ، ص ص 313 -314–315.

<sup>233</sup> من الدراجي ، المرجع السابق ، ص - 233

<sup>3-</sup> نفسه، ص 233، الشيخ بشير ضيف الجزائري ،المرجع السابق ،ص231.

## الفصل الثالث

## الدور العلمي علماء زواوة في العهد الحفصي

1-دور علماء زواوة في الجانب السياسي .

2-دور علماء زواوة في الجانب الديني و الثقافي.

3-دور علماء زواوة في الجانب الإجتماعي .

4- دور علماء زواوة في الجانب العلمي.

### 1-دور علماء زواوة في الجانب السياسي :

بالرغم من الظروف السياسية التي كانت تشهدها بلاد المغرب الإسلامي حلال القرنين 7/8 هـ و13/14م والتي تمثلت في الصراع الذي كان محتدما حاصة بين بني عبد الواد في المغرب الأوسط وبني مرين في المغرب الأقصى، وكذلك الأمر مع الحفصيين ببحاية وتونس المغرب الأدنى ؛ إلا أن هذا الصراع السياسي لم يمنع من التواصل الثقافي والعلمي بين المغربين خلال هذه الفترة وذلك بفضل علماء هذه الدويلات ، بل مثلت هذه الظروف أحد العوامل الرئيسة التي شجعت الحركة الثقافية والعلمية حلال القرنين 7و 8ه/ 13 و 14م في بلاد المغرب وساهمت بالتالي في تمتين أواصر التبادل الثقافي بين علماء المغرب الأوسط ونظرائهم في المغرب الأقصى ، حيث تميزت هذه الفترة بكثرة الرحلات العلمية والتي ستكون أحد العوامل المامة التي كسرت الحواجز والحدود السياسية بين دول المغرب الإسلامي وكان الفضل للعلماء في ذلك من بينهم نخبة من علماء زواوة الذين إنتشر صيتهم في انحاء العالم الإسلامي .

وقد كان لعلماء زواوة تأثيرا كبيرا وواضحا على الأحوال الثقافية والسياسية في بجاية نذكر منهم على سبيل المثال أبو زكرياء يحي الزواوي من قبيلة بني عيسى وأبو العباس أحمد الغبريني من بني غبرين وناصر الدين منصور المشذالي وكل هؤلاء الثلاثة أثروا في بجاية فالأول كان من رجال التصوف توفي سنة 611هه/1215م وبني له مسجدا في بجاية وبلغ مرتبة المشيخة حيث تخرج عليه مجموعة من الفقهاء ، ترجم الغبريني لواحد منهم وهو أبو العباس أحمد المعافري للذي كان ملازما له وعاكفا عليه والقارئ بين يديه ،والثاني هو صاحب عنوان الدراية صنف من أصحاب

الخطط الدينية فقد شغل منصب قاضي الجماعة ببجاية وهي أعلى خطة في ميدان القضاء وتبوأ بفضلها مكانة سياسية وإجتماعية ؛ علق عليه إبن خلدون فقال كان كبير بجاية وصاحب

<sup>1-(</sup>المعافري)هو الفقيه المقرئ ،المتقن النحوي اللغوي،المحصل المقدم، أبو عمرو وقته في علم القراءات، أبو العباس أحمد بن عبد الله المعافري قرأ على أبيه بالقلعة الحمادية بجامعها الأعظم ، ارتحل إلى بجاية فلقي بما أفاضل ، كان أستاذ الأساتيد في وقته ، استفاد منه خلق كثير ، اختصر كتاب "التسيير "لأبي عمرو الداني إختصارا بليغا ؛ توفي ببحاية عن جملة تلاميذ ، وفضلاء أساتيد. ينظر إلى : الغبريني، المصدر السابق ، ص265،

شورتها وروى إبن قنفد أنه كان متقدما على وفد بجاية الذي زار أبي زكرياء حين مرض بقسنطينة سنة 700 هـ1301م.

هذا إلى جانب ما كانوا يطمحون إلى تحقيقه من الأجر في المرابطة على الثغور والجهاد ضد الصليبيين ؛ وهنالك عددا من طلبة العلم الزواوين من بني يتورغ، وبني منقلات، وبني غبرين رحلوا باتجاه مختلف الحواضر العلمية في المغرب والمشرق، تدفعهم الرغبة في الاستزادة والتعمق فمنهم من انتقل إلى تلمسان أو هاجر إلى المرية أو غرناطة ومنهم من انتسب إلى جامع الزيتونة وآخرون فضلوا مكة والمدينة، وحسبنا دليلا أن الفقيه تقي الدين بن دقيق العيد هاله كثرة الوافدين من المغاربة باتجاه أرض الحجاز فوصفهم بعشاق مكة، واختار بعضهم بلاد الشام للاكتراع من ينابيع العلم ومجالسة الفقهاء والمحدثين فحصلوا بذلك معارف جمة فينما فضل عدد منهم العودة، استقر بعضهم في هذه الحواضر إنضاف إليهم عددا من الزواويين لكن كأساتذة مشاركين لا طلبة مريدين، لأن البربر —كما سبق وأن أشرنا الحموا بمحدودية الواقع أن هجرة المغاربة إلى المشرق العربي أو الأندلس ليست هجرة خارجية بالمعنى الدقيق لهذا اللفظ ، بل يمكن اعتبارها هجرة داخلية أو حالة وسطى بأضما على اعتبار أنها جزء من خارطة العالم الإسلامي التي ظلت مفتوحة دون حواجز سياسية أو قانونية أو مذهبية قد تعيق الحجاج وطلبة العلم أو التجار أو تثير مشكلات اجتماعية أو حضارية، 2.

ومن بين العلماء الزواويين الذين إستطاعوا صناعة الفارق في العلاقات السياسية بين دويلات المغرب الإسلامي (المرينية والزيانية و الحفصية) ،وإزالة الحدود و الحواجز السياسية: ابو موسى عمران المشذالي : (745ه/ه/ 745م) وهو عمران بن موسى المشذالي البحائي الأصل ، نزيل تلمسان أبو موسى ،صهر ناصر الدين المشذالي؛ كان فقيها حافظا علامة محققا كبيرا  $^4$  من كبار الفقهاء الذين أنجبتهم بلاد المغرب الأوسط في النصف الأول

 $<sup>^{-1}</sup>$  مختار حساني ، تاريخ الجزائر الوسيط، ص 259.

<sup>2 -</sup> مفتاح خلفات ، المرجع السابق، ص419.

<sup>3-</sup> أبي زكريا ءيحي ابن خلدون ، المصدر السابق، ص 22 ، وأيضا ، ، نيل الإبتهاج ، ص ص 134 - 133؛ أبو القاسم الحفناوي الديسي، المصدر السابق ، ج1، ص ص 73-74

<sup>4-</sup> التنبكتي ،**نيل الإبتهاج** ،ص 350.

من القرن الثامن الهجري أصله من زواوة بمدينة بجاية ، ارتحل إلى مدينة تلمسان في أيام السلطان أبي تاشفين (718-773ه/718-1337م) ، ونظرا لمكانته العلمية البارزة أسند إليه التدريس بمدرسته التاشفينية نبغ في الحديث والفقه والأصلين والنحو والمنطق والجدل والفرائض وكان كثير الاتساع في الفقه والجدل ، أخذ العلم ببحاية على يد الشيخ أبي على ناصر الدين المشذالي وغير وأخذ عنه الفقيه أبو العباس أحمد بن أحمد المشوش ، والفقيه أبو البركات الباروني ، والفقيه أبو عثمان العقباني وغيرهم ، ولم يكن ممن عاصره أحد مثله علما وتفقها بمذهب مالك، ومن العلماء الذين أحدوا عنه بتلمسان :أبو عبد الله السلاوي، سعيد العقباني ، وأبو عبد الله الشريف والمقري . كان متفرغا للتدريس والفتوى غير معتني بالتأليف ويرجع الفضل إليه في إدخال مختصر إبن الحاجب في الأصول والفروع إلى غير معتني بالتأليف ويرجع الفضل إليه في إدخال مختصر إبن الحاجب في الأصول والفروع إلى تلمسان  $^{6}$  كذلك منصور بن علي بن عبد الله الزواوي (ت 770 ه/ 1370 م)، نزيل تلمسان  $^{4}$  آثر شيخه ناصر الدين المشذالي في الارتحال لطلب العلم، فانتقل إلى تلمسان حاضرة بني عبد الواد، وقد بلغت به المشيخة العلمية مرحلة متقدمة من النضج الفكري، مما أهله على أن يفرض نفسه في الأواسط العلمية مغربا ومشرقا أ

<sup>1-</sup>أحمد بن محمد التلمساني المقري ، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ، ج 3، تحقيق: إحسان عباس ، دار صادر ، بيروت، 1988 ، ص129،

 $<sup>^{2}</sup>$  -عبد الحميد حاجيات ، أبو حمو موسى الثاني ، مجلة تاريخ وحضارة المغرب، العدد  $^{08}$ يناير  $^{097}$ م،  $^{0}$  - عبد الرحمن إبن خلدون ، المقدمة ،  $^{00}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  إبن الخطيب ، المصدر السابق ،  $^{324}$  التنبكتي ، نفس المصدر ،  $^{611}$ 

<sup>5-</sup>أبو إسحاق بن موسى الشاطبي، **الإفادات والإنشادات**، تحقيق: محمد أبو الأجفان، ط 2، مؤسسة الرسالة، 1986 ، ص 23.

<sup>6 -</sup> إبن خلدون: العبر، ج 7، ص 470 ؛ التنبكتي ، نيل الابتهاج، ص92.

كذلك أبوعبد الله الزواوي (710-770ه/1310 أو الذي يقول عنه كذلك أبوعبد الله الزواوي (710-770ه أنه كان ملما بالعلوم العقلية والنقلية وكان له يقول عنه ابن الخطيب في كتاب الإحاطة بأنه كان ملما بالعلوم العقلية والنقلية وكان له إصلاح وتقييد ونظر في الأصول والمنطق وعلم الكلام وقتي هناك ابن الخطيب ، ولازمه مدة وأخذ عنه العلم وانتفع به أكما أنحذ العلم عن جماعة من العلماء مثل الإمام المجتهد منصور المشذالي وأبي علي بن الحسين وعن أبي عبد الله محمد بن يوسف قاضي الجماعة ببحاية ، وعن أبي العباس أحمد بن عمران ، و أخذ العلم بتلمسان عن عبد المهيمن الحضرمي ، استوطن هذا الشيخ مدينة تلمسان ، وانتصب فيها للتدريس والإقراء حيث انتفع به عدد لا بأس به من العلماء و الطلبة إلى أن وافته المنية  $^2$  ومن الذين دخلوا الأندلس بصبغة سياسية وعلمية أبو عبد الله محمد بن يعقوب المنكلاتي (ت 730ه/1329م) الفقيه الحافظ لمسائل الفروع كما سماه إبن القاضي ، دخل مدينة المرية الأندلسية رسولا عن والي بجاية فأقرأه بما لطلبتها وشيوخها ، مختصر إبن الحاجب ، وجاز كذلك إلى غرناطة سنة فاقرأه بما الحضوة والترحاب ، وكذلك الفقيه أبو سرحان الزواوي (ت 308ه/1308م) ألذي لقي الخضوة والترحاب ، وكذلك الفقيه أبو سرحان الزواوي (ت 308ه/1308م) ألفقيه أبو سرحان الزواوي (ت 308ه/1308م) ألفقيه أبو سرحان الزواوي (ت 308ه/1308م)

بالإضافة إلى المشاكل السياسية التي كان يعانيها العماء من السلطة وذلك بفضل السلطة والرقابة التي كانت تفرضها الدولة الحفصية على العلماء مما إضطرهم إلى الفرار من مواطنهم إستطاعوا إزالة الحواجز والحدود بين دول المغرب الإسلامي ودول المشرق الإسلامي. 2 -دور علماء زواوة في الجانب الديني و الثقافي:

من ضمن العلاقات التي تربط دول المغرب الإسلامي ، تعتبر المبادلات الثقافية والعلمية المكثفة التي سادت بين بجاية وتلمسان وغيرها من الدول خلال القرون الوسطى

ابن الخطيب ، المصدرالسابق ، ج 1 ، ص 325.

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن مريم ، المصدر السابق ، ص ص $^{292}$  -292 ،عادل نويهض المرجع السابق ، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> إبن القاضي ، **المصدر السابق ،** ص187.

<sup>4-</sup>إبن الخطيب ، المصدرالسابق، ج2، ص563.

<sup>5-</sup> عبد الوهاب إبن منصور ،أعلام المغرب العربي ، ج2، الدار الملكية ، الرباط 1990،ص 187.

حيث كان لها التأثير الأكبر والحظ الأوفر في تحريك وتطوير النشاطات العلمية والثقافية في المغرب الأوسط ؛ إذ لعبت العلاقة بين دول المغرب دورا معتبرا في تأسيس وترسيخ التقاليد العلمية بالمغرب الإسلامي على سبيل المثال : عمران المشذالي (1345/1270م) الملقب بنزيل تلمسان وذلك حين كلفه سلطان تلمسان بإلقاء الدرس الافتتاحي للمدرسة التاشفينية وكذلك نجاح أبو الفضل المشذالي المكون علميا ببحاية في وضع طريقته للتفسير وقد أدى قدوم العلماء والأمراء الحفصيون المتسامحون وإنشاء الممالك ؛ وذلك من حيث الانتماء العرقي ، فكان سكان هذه المدن من أصول مختلفة وهذا ماسمح بالثراء الثقافي.

ومن بين الذين ساهموا في هذا الثراء من زواوة نذكر منهم الغبريني الذي ترجم ل 108 علماء المنتوطنوا بجاية أو مروا منها من بينهم 9 علماء من زواوة، ومن بين هؤلاء أبو عبد الله محمد المنجلاتي الزواوي فقيه من القرن 8 هم 14م وايضا من بين الذين ترجم لهم أحمد الغبريني "صاحب عنوان الدراية "كان من شيوخ أبي العباس بن قنفد  $^2$ ؛ أبو محمد عبد الله بن أحمد الغبريني ذكره أبو علي المرني في بداية القرن 10 هم وأضاف أن جده هو القاضى الغبريني ببحاية المريني

<sup>1- (</sup> المدرسة التاشفينية )تعد التاشفينية ثاني مؤسسة زيانية أسست بالمغرب الأوسط ، بناها السلطان أبو تاشفين بن أبي حمو موسى الأول، الذي تولى 'مارة تلمسان في الفترة مابين (718هـ-737هـ/1318-1337م)؛ وتقع المدرسة جنوب المسجد الجامع جنوبا ،فهي إذن توجد في مجحال يعتبر النواة الأولى بعد جامع أغادير الذي أسسه إدريس الأول خلال النصف الأول من القرن الهجري. ينظر إلى : صالح بن قربة وآخرون ، تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر ،منشورات المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وثورة أول نوفمبر 1954، الجزائر ، 2007، م. 144.

<sup>2-</sup>إ(بن قنفد)هوأحمد بن الحسين بن علي بن حسن بن علي بن الخطيب ؛ كنيته أبو العباس ،إشتهر بإبن الخطيب وبإبن قنفد ، وسبب شهرته الأولى أن تولى الخطابة مدة خمسين سنة أو ستين في مدينة قسنطينة م تولاها من بعده ابنه (والد المؤلف )، أما شهرته بإبن قنفد-وهي شهرة عائلته-، أما نسبته القسنطيني فنسبة لمدينة قسنطينة بالشرق الجزائري وله 27 مؤلفا في فنون متنوعة كالفقه والتوحيد والطب والفلك وغيرها وله كتاب في الوفيات توفي بعامين بعد سنة 807هـ ينظر إلى :أبي العباس أحمد بن حسن بن علي بن الخطيب (الشهير بإبن قنفد القسنطيني)، الوفيات معجم زمني للصحابة وأعلام المحدثين والفقهاء والمؤلفين من سنة 11-80هـ ، تحقيق: عادل نويهض، طله ،منشورات معجم زمني للصحابة وأعلام المحدثين والفقهاء والمؤلفين من سنة 11-80هـ ،تحقيق: عادل نويهض، طله ،منشورات دار الآفاق الجديدة ، بيروت ،1983، ص6. أبي العباس أحمد بن محمد المكناسي (إبن القاضي)، المصدر السابق من 60، محمد بن فتوح أبي نصر الحميدي أبو عبد الله ، جدوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس ،تحقيق : إبراهيم الأبياري دار الكتب الإسلامية ،يروت ،1983 م 79.

حيث كان لعلماء زواوة تأثير كبير على الأحوال الثقافية ,الدينية وذلك من خلال الفتاوى التي ساهم علماؤها فيها وذلك ما ندرسه في كتاب" المعيار" للونشريسي أو المنكاد يخلو باب من أبواب الفقه في المعيار من فتوى أو مجموعة من الفتاوى لفقهاء بجاية وفي ذلك مايشير إلى السمعة الطيبة التي يتمتعون بما في أقطار المغرب الثلاثة وفي الأندلس ، وحتى في المشرق وكيف لا وقد تولى بعضهم التدريس في قرطبة وغرناطة كأبي على منصور الزواوي ، وفي القاهرة كأحمد بن إدريس ، وفي الشام كناصر الدين المشذالي والقيروان كالغبريني ،ولذلك فإن فتاواهم لها مكانتها ووزنها لدى الفقهاء والعلماء والحكام ، وها إعتبار لدى عامة الناس وقد بلغ عدد فتاوى فقهاء بجاية في المعيار أزيد من 130 فتوى وتتعلق بكل ماله مساس بالحياة اليومية للمسلم من عبادات ومعاملات وكل ما يتعلق بشؤون الأسرة من عبادات ومعاملات وكل ما يتعلق بشؤون

ويتبين لنا من خلال كتاب المعيار للونشريسي أن فقهاء بجاية كان لهم الفضل الأكبر في دعم الحركة الفكرية وارتقائها وخاصة في مجال الدراسات الفقهية وعلوم الشريعة ، حيث اعتبرها "الفاضل بن عاشور مفتي الديار التونسية ثورة ثقافية إنطلقت على يد ناصر الدين المشذالي بعد عودته من المشرق حاملا معه كتاب مختصر ابن الحاجب فنشره في تلامذته في الجاية وعن طريقهم انتقل إلى سائر الأمصار المغربية ؛ وطلبة الفقه بالمغرب لهذا العهد ويتداولون قراءته ويتدارسونه لمايؤثرون عن الشيخ ناصر الدين من الترغيب فيه ألى جانب

<sup>1-(</sup>الونشريسي)هو أحمد بن يحي الونشريسي نسبة إلى حبال الونشريس الواقعة بغرب الجزائر ؛ولد عام

<sup>1-(</sup>الولسريسي) هو المد بن يحي الولسريسي نسبه إلى جبال الولسريس الواعد بعرب اجرائر اولد عام 834هـ/1430م ونشأ بتلمسان ، وأخذ عن شيوخ بلده كالإمام أبي الفضل العقباني ، محمد بن أحمد العقباني و الإمام محمد بن العباس وغيره ؛ وكان فصيح اللسان متمكنا من علوم اللغة والبلاغة والنحو حتى كان بعض من يحضر دروسه يقول لو حضر سيبوبه لأخذ النحو من فيه كما كان فقيها متضلعا توفي سنة 914هـ/1508 موله عدة تآليف منها: إيضاح المسالك إلى قواعد الإمام مالك ، تعليق على مختصر ابن الحاجب ، غنية المعاصر والتالي في شرح وثائق الفشالي ووفيات الونشريسي وغيرهم ؛ ومن أشهرها "المعيار المغرب والجامع المعرب عن فتاوى علماء المغرب". ينظر إلى: أحمد بابا التنبكتي ، فيل الإبتهاج ، ص75، أبو القاسم سعد الله ، المرجع السابق ، ج 1، ص132.

<sup>2-</sup> محمد الصادق وعلى (جمعية العلماء المسلمين)، فقهاء بجاية من خلال كتاب المعيار للونشريسي ،المبادلات الفكرية بين بجاية وتلمسان ، المرجع السابق ، ص134.

<sup>136</sup> عمد الصادق وعلى، نفس المرجع، ص3

<sup>4-</sup> إبن خلدون ، **المقدمة** ،ص809.

ناصر الدين المشذالي كان لفقهاء بجاية إسهامات معتبرة في هذا الميدان سواء عن طريق التدريس أو التأليف ,يكفي دليلا على ذلك أن مقدمة الو غليسي المعروفة "بالو غليسية" كانت ضمن الكتب المقررة بالجامع الأزهر ، وأن كثيرا منهم إنتصبو للتدريس والفتوى في أعظم الجوامع وأعظم المعاهد

وقد إتسمت فتاوى علماء زواوة بالخصائص التالية:

أ-سعة الإطلاع والتمكن من المادة ومما يدل على ذلك إستشهادهم بأقوال المشاهير من العلماء والفقهاء كابن الرشيد وابن الحاجب وابن سحنون وابن عرفة وغيرهم ، وقد وصف بعضهم بأنه الحافظ للمذهب ؛ ووصف بعضهم أنه كالبرزلي في تونس .

ب- عدم التشدد في الفتوى إذ يميلون إلى التسيير ومراعاة الواقع المعيش ، ففي مسألة وقع فيها الخلاف بالجواز وعدمه ، أفتى أبو مهدي عيسى الغبريني بخلاف ما أفتى به أبو العباس الغبريني وقال في النهاية فمن أخذ به (أي الجواز) لم أعنفه

ج- الإختصار في الإجابة والإقتصار على أشهر الأقوال وأقلها إضرارا بالمستفتين بقوله تعالى "وَمَا جَعَلَ علَيكُم في الدِّين مِن حَرِج ". 1

د-إلتزام مذهب الإمام مالك ؛ وتجنب الفتوى بغيره إتقاءا للفتنة وحفاظا على وحدة الأمة ويقول في ذلك الصياغ الونشريسي "كثر من يدعي العلم ويتجاسر على الفتوى فلو فتح لهم باب في مخالفة مشهور المذهب لا تسع الخرق على الواقع وهتك حجاب المذهب ؛ وهذا من المفسدات التي لاخفاء فيها "

هـ الدقة في التحري من أجل التثبت في القضية قبل إصدار الفتوى إما بالرجوع إلى أمهات الكتب, وإما بالرجوع إلى من عرف بالتضلع في الفقه كما وقع للفقيهين أبي عبد الله محمد بن أبي القاسم المشذالي وأبي العباس أحمد بن سعيد بن الشاط حين اختلفا في مسألة من مسائل الوصايا فراسل كل منهما أبا الفضل قاسم العقباني يستفتيانه.

و-الشمولية بحيث لا تكاد تخلو مسألة من المسائل أو نازلة من النوازل إلا واهم فيها قول فصل 2

2- محمد الصادق وعلي ،المرجع السابق ،ص134

 $<sup>^{1}</sup>$  - سورة الحج ، الآية  $^{1}$ 

كما سعى أهل المغرب الإسلامي في نشر التعليم مند القرون الأولى لفتحه ، وصنفوا تسهيلا لذلك مصنفات في فضل العلم وصفات المتعلم والمعلم وطرق تأديب الصبيان من أهمها مؤلف الفقيه المالكي محمد بن سحنون (ت256ه/869م) الموسوم "آداب المعلمين" ، حدى حدوه أبو الحسن القابسي (ت403ه/1012م) مستعرضا لأقوال فقهاء المالكية خصوصا ومستندا بشكل بارز لتنظيرات سحنون وبشيء من التوسعة مطلقا على مؤلفه " الرسالة المفصلة لأحوال المعلمين والمتعلمين" ، و ألف الكثير من الفقهاء في المشرق والمغرب تآليف في هذا الشأن. 1

ومما ساهم كذلك في ازدهار الحركة الثقافية و العلمية في المغرب الأوسط خلال القرنين ( 7-8 هـ/ 13-14 م) هو هجرة الأندلسيين إلى المغرب الأوسط ، بالخصوص بجاية وتلمسان التي كان حظهما وافرا من هؤلاء ، وهذا الأمر سيساهم في دفع الحركة الثقافية والعلمية ، لأن هؤلاء المهاجرين الأندلسيين كان من بينهم الشعراء والفقهاء والعلماء ، وكانوا يحملون معهم ثقافة عالية وراقية ، وقد أفاد هؤلاء النزلاء بمواهبهم و ثقافتهم اللامعة أسواق العلم و الأدب والفنون ، فراج رواجا لم ير من قبل في كلتا الحاضرتين 2

إلا أن هجرات الأندلسيين واستقرارهم ببحاية منذ القرن 6ه/12م كان له الأثر في إدخال طرق جديدة في تعليم الصبيان وإضافة مواد أخرى يأخذونها في الكتاتيب على عادتهم، فقد ذكر بن خلدون أهم "يخلطون في تعليمهم للولدان رواية الشعر في الغالب والترسل وأخذهم بقوانين العربية وحفظها وتجويد الخط والكتاب"، فتغيرت البرامج الدراسية وأخذت الصبغة الأندلسية في الكتاتيب التي كان يشرف عليها المعلمين الأندلسيين أو من البحائيين الذين تأثروا بطريقتهم، حتى أهم سيطروا على التعليم الابتدائي لاستحسان أهل المغرب كلية تجديداتهم البيداغوجية على حد تعبير أحد الباحثين، وقد ساعدهم تفوقهم العلمي في تعميم هذه الثورة على الطرق والمناهج في التعليم الابتدائي إلى أن شملت البوادي المغاربية ، وكان من نتائجها أن الطلبة تدربوا على الخط الأندلسي وابتعدوا عن الخط المغربي حتى نسى على عهد الحفصيين ببجاية ، متخذين من أسلوب المحاورة والنقاش في إلقاء

<sup>1-</sup> مسعود بريكة، علاقة النخب العلمية البجائية بالسلطة الحفصية "هيئة التدريس أغوذج، جامعة سطيف ، ص3.

<sup>2-</sup> محمد الطمار ، المرجع السابق ، ص164.

الدروس مع الحفظ لإفهام الطلبة وترسيخ المعلومات بشكل منهجي والابتعاد عن أسلوب التلقين المباشر والحفظ دون فهم وغالبا ما يتم حفظ القرآن لجل المرتادين على الكتاب، فيهم من يواصل دراسته التالية وغالبا ما يكون ذلك بين سن الثالثة عشر أو الخامسة عشر للحذاق من الطلبة ، ومنهم من يتوقف ليتحول بدوره إلى مؤدب أو إمام للصلوات كلاحسب مؤهلاته العلمية 1

وبما أن التعليم يمثل أحد الركائز الأساسية التي تساهم في دفع عجلة الحركة الثقافية نحو التقدم والرقى في مجالات مختلفة، فقد مر التعليم بمرحلتين هما:

-المرحلة الأولى : من التعليم الإبتدائي ويمثل أساس التعليم لأن التلميذ يتلقى به المبادئ الأولى من الكتابة وحفظ القرآن الكريم ؛ ومع بداية ق8ه/14متغيرت الطريقة بوصول علماء الأندلس لبحاية إظافة لعودة الشيوخ ألذين إرتحلوا إلى بلاد المشرق وإفريقية ومن أبرز البحائيين: عمران المشذالي الذي تأثر بمنهجهم في التدريس وأدخلو بعض المواد في التعليم كرواية الشعر والترسيل وكان التدريس في المسجد ستة أيام في الأسبوع 2

وكانت تجري الدروس بالمسجد الجامع أو ما يعرف عند زواوة "جامع إنثدارت" وتدرس فيه أبجديات القراءة والكتابة ...وهكذا يحفظ الأطفال عن ظهر قلب بعض السور القرآنية، وعند هذا الحد يتوقف التعليم الإبتدائي. و تتشابه دور التعليم في المرحلة الأولى بمعظم المدن الحفصية بارتياد الصبيان الكتاتيب دون المسجد لعدم جواز ذلك تحفظا للنجاسة على قول سحنون ، ولكي لا يكون مكانا للكسب على رأي القابسي ، في سن الخامسة عموما ينتمي الصبي إلى الكتاب، شأن أبي عبد الله المشذالي الذي التحق بحلقة حفظ القرآن في هذا العمر ، هذه الكتاتيب التي كانت تنتشر في جبال بجاية وأكوارها كحرجرا وبني غبرين ومشذالة وبني حسن ، عادت بالفضل على بجاية بإمدادها بطلبة العلم الحافظين للقرآن الجيدين لأحكامه وتلاوته وهي عادة المغاربة على رأي ابن خلدون .

 $^{27}$ مى، العلاقات الثقافية بين مدينتي تلمسان وبجاية خلال القرن ( $\mathbf{7}-\mathbf{9}$ ه $\mathbf{8}/\mathbf{15}-\mathbf{15}$ م) مريم هاشمي ،العلاقات الثقافية بين مدينتي تلمسان

3-أ.هانوتو و أ.لوتورنو ؛المرجع السابق ،ص109.

<sup>1- -</sup> مسعود بريكة، المرجع السابق ، ص ص 2-3.

ولم تخرج المواد المدرسة وطرق التدريس على ما أقره سحنون فكان الصبي البجائي يحفظ القرآن على مؤدبه ويتعلم الكتابة، لكن لوحظ عدم إلزام المؤدب بتعليم الصبيان على أحكام الوضوء على ما عرف في تلك الفترة ، ولعل عادة المؤدبين في تدريب الصبيان على الصلاة وما يلزمها أصبح عادة في الكتاتيب منذ أمد بعيد، فقبل أن يغفل تعليمها على ما عرف عن أوليائهم تمسكهم بأداء الشعائر الدينية وعلى رأسها الصلاة تحفيظ القرآن لوحده لم يكن قاعدة عامة فقد كانت اللغة العربية تدرس في جبال جرجرة من طرف مختصين ، على أن بعض الصبيان ممن كانت عائلاتهم متعلمة قرؤوا مراحلهم الأولى في بيوتهم على أوليائهم أو مؤدبين من أسرهم، شأن منصور بن على المشذالي (ت770ه) 1

كما استفاد أبو العباس الغبريني من النشاط العلمي الذي عرفته مدن بلاد المغرب الإسلامي والمطلع على طريقة التعليم في ذلك الوقت يمكن أن يستنتج أنّه مرّ بنفس الخطوات التعليمية بحفظ القرآن الكريم في كتاتيب ومساجد بجاية، ثمّ أقبل على دراسة النّحو واللّغة والأدب والفقه على يد علماء أجلّة ناهز عددهم حسب ما سجّله هو على نفسه سبعين عالما فنال بضاعة وافرة تمكن من خلالها من بلوغ مستوى ثقافي لائق ويظهر أنه واصل دراسته وتخصّصه في عدة علوم في مرحلته التعليمية فدرس العلوم الدينية من قراءات وتفسير وحديث وفقه وتضلّع في العلوم العقلية منها :الطب والرياضيات لقد شغل أبو العباس هذه الوظيفة وكان على درجة عالية من الأداء والتفوق لا يحضرها إلا النجباء، حيث كانت طريقته في التدريس تعتمد على الحوار والمناقشة والتعمق ؛ والتعليل واستغلال الجدل في البحث وهذه الطّريقة انتشرت في تونس على يد أبي عبد اللّه بن شعيب الدكالي وبتلمسان على يد ابني الإمام وتلاميذ ناصر الدين المشذّالي<sup>2</sup>

وفي هذا الصدد يذكر عبد الرّحمن بن خلدون أنّه:"ارتحل من زواوة في آخر المائة السّابعة أبو علي ناصر الدّين المشذّالي إلى المشرق وأدرك تلاميذ أبي عمرو بن الحاجب وأخذ عنهم ولقن تعليمهم وقرأ شهاب الدين القرافي في مجالس واحدة وحذق في العقليات والنقليات ورجع إلى المغرب بعلم كثير وتعليم مفيد، ونزل ببجاية واتّصل سند تعليمه في طلبتها، وربّما

-مريم هاشمي ، علماء أسرة بني غبرين ودورهم في ازدهار الحياة الثقافية ببجاية ،ص 8.

مسعود بريكة، المقال السابق ، ص3-4

انتقل إلى تلمسان عمران المشذّالي من تلاميذه وأوطنها وبثّ طريقته فيها"، ومن أبرز تلامذته:أبو العباس أحمد القلشاني ت757هم،إبنيه أبو القاسم وأبو سعيد الغبريني...، وقد أعجب ابن الطواح-صاحب كتاب سبك المقال لفك العقال-من غزارة علم الغبريني وتلامذته وعلّق بقوله: "فسمعت كلاما رائعا ورأيت لسانا ناطقا بالمعارف... يعتاج من يحضر هذا الدرس إلى أن يعصب رأسه من قوّة كلام الأستاذ" ونضيف إليهم أحمد بن أحمد الغبريني الذي يكنى أبو سعيد ت سنة 775هم/1373م ؛ وغيره من العلماء من ذات الأسرة كعيسى بن أحمد الغبريني ( ت 1410/813م) الذي يعد من كبار فقهاء المالكيّة، ولي القضاء بنونس وإمامة جامع الزيتونة عندما ذهب الشّيخ الفقيه ابن عرفة إلى الحج، ومن أهم تلاميذته الذين أخذوا عنه واستفادوا من براعته العلميّة والفقهيّة أبو يحي بن عتيبة القفصي عبد الله الغرباني، يحي بن عبد الرحمن بن محمّد بن شرف الدّين ت 862هم، عمر القلشاني وأبو الحسن على بن عصفور وابن ناجي أ.

### -المرحلة الثانية:

وهي مرحلة التعليم الثانوي إذ ينتقل التلميذ الذي يريد مواصلة تعليمه ، بعدما يكون قد أتم كل التعليم الذي تقدمه مدرسة الجامع  $^2$  ، ويسمى هذا النوع من المؤسسة "ثيمعمرث "وهي لصيغة القبائلية للكلمة العربية معمرة  $^3$  ويوجد نوعان من المعامر

1- تلك التي يرتكز فيها التعليم الأساسي على القرآن ، وتسمى "تيعميرث القرآن "أي معمرة القرآن .

2- لم تعرف هذه المدارس في عهد الرسول — صلى الله عليه وسلم — ولا في عهد الصحابة التابعين ، ... فكان ظهورها لأول مرة ببلاد فارس بنيسابور منذ القرن 4 هـ 10 م، ثم إنتقلت إلى بغداد في النصف الثاني من القرن الخامس هجري وبعدها إنتشرت بالشام ، ومع منتصف القرن السادس هجري إنتشرت بالديار المصرية أما عن قدومها وظهورها إفريقية فكان منذ القرن 7 هـ 18 م، فكان الحفصيين أول من عرفوا هذا النوع الجديد من المؤسسات إنطلاقا من الحاضرة تونس وصولا إلى بجاية . ينظر إلى : محمد الشريف سيدي موسى ، المرجع السابق ، ص175.

 $<sup>^{-1}</sup>$ مريم هاشمي، المقال السابق ، ص 10 $^{-1}$  12 مريم ها

<sup>3-</sup> وهي من الفعل "عمر" وتعني عبادة اله بالصيام والصلاة .ينظر إلى: أ.هانوتو و أ.لوتورنو ، **المرجع السابق** ،ص 110

-2 تلك التي يرتكز فيها التعليم على دراسة القانون ، وتحمل إسم ثيمعمرت نشريعة "معمرة الشريعة" .  $\frac{1}{}$ 

3- ويكون في هذه المرحلة على الطلبة الراغبين إتمام الدراسة والتخصص التوجه إلى مدينة بجاية لمواصلة تعليمهم <sup>2</sup>،وكان للطلبة الحرية في إختيار المواد التي يدرسونها وغير مقيدين ببرنامج دراسي معين وهذا لإنعدام الوصاية أو السلطة التي تفرض عليهم ذلك ، إظافة لهم الحق في إختيار أساتذتهم الذين يرون فيهم الكفاءة العلمية

### -المرحلة الثالثة:

من التعليم العالي ويتدرج الطالب إلى مرحلة المشيخة ،حيث يتولى التدريس فيها شيوخ متضلعون وذو كفاءة عالية كما عليهم أن يكونو ا وافري العلم ملمين بأمهات الكتب ومن أبرزهم أبو عمران المشذالي 3. أما بالنسبة لموضوعات التدريس ، فقد كانت مختلفة ، حيث كانت تشمل التفسير ، و الحديث و الفقه و النحو ، و البلاغة ، و المنطق ، و الرياضيات ، و الفلك و التاريخ الإسلامي إن طريقة التدريس التي كان متبعة في المغرب الأقصى خلال هذه الفترة دفع ببعض العلماء وقتئذ إلى الإعتراض و النقد ، حيث ذكر ابن خلدون أن مدينة فاس و سائر أقطار المغرب خلوا من حسن التعليم بالمقارنة مع ما كان في قرطبة و القيروان ، و لم يتصل سند التعليم فيهم فعسر عليهم حصول الملكة و الحذف في التعليم ، والإعتماد على المختصرات 4 حيث اعتبر علماء المغرب الإسلامي التعليم واجب ديني في والإعتماد على المختصرات 4 حيث اعتبر علماء المغرب الإسلامي التعليم واجب ديني في البداية ليصبح بعد عدة قرون وظيفة وحرفة خصوصا بانتشار المدارس، أوكِلت مهمة التدريس للفقهاء الذين تختلف شروطهم بتعدد مستويات التعليم وتدرجها. 5

<sup>1-</sup> أ.هانوتو و أ.لوتورنو ، المرجع السابق ،ص111.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمد الشريف سيدي موسى ، المرجع السابق ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  مريم هاشمي ، ،العلاقات الثقافية بين مدينتي تلمسان وبجاية خلال القرن (7-9هـ/13-13م) ،ص29 -6 مريم هاشمي ، دور علماء المغرب الأوسط في إزدهار الحركة العلمية في المغرب الأقصى خلال القرنين 7 -8هـ/13-14م،مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الغرب الإسلامي في العصر الوسيط ، تحت إشراف :أ.د خضر عبدلي ،جامعة تلمسان ، 2011 ، 2011

<sup>5-</sup> مسعود بريكة ،ا**لمرجع السابق** ، ص5.

ومع إنتشار المدارس بالمغرب الإسلامي وتوسعها مع القرون اللاحقة بشهادة الرحلين الذين زاروا بجاية مثل حسن الوزان ومارمول أكما لاننسى الدور الذي لعبته الزوايا التي كانت تحتضن طلبة العلم منها رابطة أبي محمد عبد الكريم بن عبد الملك بمعروف بابن يبكي بداخل باب آمسيون، كانت لها أوقاف ينفق منها على المريدين، ورابطة علي بن أبي نصر فتح عبد الله البحائي (ت 652 ه /1254م) ورابطة المتمني لكن الملفت للانتباه أن هذه الرباطات و إن استمرت في نشاطها بعض الوقت، إلا أنها اندثرت بموت مؤسسها ليختفي اسمها نهائيا في النصف الثاني من القرن السابع الهجري، الثالث عشر ميلادي، و يحل محلها مصطلح الزاوية التي اقترن انتشارها بظاهرة التصوف وتعدد اتجاهاته أما عن زوايا منطقة زواوة ولغياب القاعدة الوثائقية التي هي صمام الأمان في مثل هذه المواضيع في ضبط التاريخ الحقيقي لظهورها ثم إن أولى الزوايا التي تأسست كانت زاوية أبي بكر أوائل القرن السابع الهجري الثالث عشر ميلادي ثم تليها زاوية بحلول الشرفاء التي أسسها أحمد بحلول الغبريني الزواوي، و تليها زاوية أحمد بن إدريس توفي بعد سنة 760 ه/ 1362 م بأيلول و زاوية عمر والحاج سنة 805 ه/ 1368 م/ 1406 م وبحلول القرن التاسع الهجري، الخامس عشر

ميلادي، ولظروف سياسية و اجتماعية وإقتصادية عرفتها بجاية انتقل لفيف من شيوخ العلم و أصحاب الطريقة إلى منطقة زواوة، حيث ، توفرت جملة من الشروط المادية و المعنوية و

محمد الشريف سيدي موسى ، ا**لمرجع السابق** ، ص $^{1}$ 

<sup>2-</sup> الزاوية هي في الأصل بناء قديم ذات طابع ديني وثقافي، أو لنقل مدرسة دينية و دار مجانية للضيافة، غير أنه لابد من التمييز بين نوعين من الزوايا:

الأولى: زوايا رسمية تنشئها الدولة سميت في العهد الموحدي بدار الكرامة أو دار الضيوف في العهد المريني فهي مكان لإطعام الواردين إليها من الفقراء و الغرباء والمحتاجين وعابري السبيل

الثانية: الزوايا الشعبية التي يؤسسها شيوخ الطرق الصوفية، يعتكف فيها الشيخ لأداء الصلوات الخمس والأوراد اليومية، يقوم على حدمته متطوعون نذروا أنفسهم لخدمة الزاوية، وتضم إلى جانب الشيخ طلبة و مريدون يأخذون عنه العلم و مبادئ طريقته الصوفية، وتتكفل الزاوية بإطعامهم و إيوائهم شريطة أن يلتزموا بنظامها التربوي و التعليمي وظهرت اهذه الزوايا بالمغرب الأوسط عن طريق كتاب الغبريني "عنوان الدراية "مع أواخر القرن 6ه من خلال ذكره لزاوية أبي زكرياء يحي الزواوي (ت 116ه/1215م). ينظر إلى مفتاح خلفات ، المرجع السابق، ص 118.

الأطر النظامية و حصانة طبيعية، و توزعوا في بواديها و أسسوا بها زوايا عدة، منها زاوية محمد بن يوسف الإدريسي، و علي أويحي ببني كوفي في القرن التاسع الهجري، وزاوية منصور الجنادي، وغيرها من الزوايا حتى خيل للبعض أنما سميت بزواوة لكثرة الزوايا بها1.

في ذلك العصر تجسد دورها في تعزيز انتشار التصوف بكل اتجاهاته إلى جانب إسهامها في تعميم التعليم، و تحفيظ القرآن الكريم و احتضائها للثقافة العربية الإسلامية، الأمر الذي ساعد في تضييق الهوة بين سكان المدينة و البادية وهو ما كانت تقوم به زاوية منصور الجنادي التي احتضنت أبناء القبيلة والقرى المجاورة لها .

وكذلك من دور علماء زواوة الثقافي تمثل في تحول عدد من منازل العلماء الزواويين إلى أماكن للتعليم و الدرس، فقد ذكر التجيبي في برنامجه أنه التقى بناصر الدين المشذالي (ت 731 هـ/ 1331 م) في بيته و أخذ عنه كتاب الفوائد في اختصار المقاصد للإمام عز الدين، وقرأ عليه أيضا سفر من رسالة أبي زيد القيرواني ومثله أيضا أبي عبد الله بن موسى. اليجري الزواوي الذي حول بيته إلى قبلة لأهل العلم على النحو الذي كان يقوم به أبي الحسن بن على بن محمد اليتورغي. 2

إلى جانب أعمال البر التي اشتهر بها صوفية بجاية تزخر المصادر التاريخية السيل من النصوص التي تترجم نشاطهم الدؤوب في تنظيم حلقات الدرس و التربية الروحية للمردين و مجالس الوعظ للعامة لفتح بصيرتهم حول قضايا دينهم و هو ما أشار إليه ألفرد بل ،أكد عليه لوبيناك مشيدا بدور هؤلاء في نشر الثقافة الإسلامية في الوسط القبلي .

و قد سلك صوفية بجاية كل السبل المفيدة في نشر الاسلام و التصوف السني ومنهم أبي زكريا يحيى الزواوي ( 611 هـ / 1214 م ) من حرصه على تغير ما إعتاده الناس من منكرات ما يمر بمجلسه إلا ذكر النار و الأغلال و السعير حتى تكاد تفيض قلوب الحاضرين في مجلسه مرددا لآية كريمة – " قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنتَهُوا يُغْفَرْ لَمُمْ مَا قَدْ سَلَفَ وَإِنْ يَعُودُوا . فَقَدْ مَضَتْ سُنَّةُ الأَوَّلِينَ " 3

<sup>120</sup>حلفات مفتاح ، ا**لمرجع السابق ،** ص $^{-1}$ 

<sup>2</sup> حلفات مفتاح ، المرجع السابق ، ص121.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأنفال ،الآية  $^{3}$ 

و في نفس السياق تحدث ابن خلدون ( 808ه / 1404 م ) عن ظاهرة توبة الأعراب المقيمين في الجوار الجغرافي لمدينة بجاية الذين انخرطوا في هيكل التصوف و كانوا قد بادروا بدفع أبناءهم إلى مجالس العلم و ربما كان هذا ثمرة الاحتكاك بينهم و بين القبائل البربرية ومن جانب آخر أظهر هؤلاء الصوفية مقدرتهم في معالجة بعض الأمراض، منها أمراض العين و الصرع و الكساح، ومن هذا المنظور ذكر التنبكتي أن أحمد بن إدريس ( توفي بعد 760 ه / 1360 م ) كان يعالج مرضى الصرع بقراءة المعوذتين في أذن المريض،أما نصر الزواوي من أعلام القرن ( 9ه / 15 م ) فيلجأ إلى كتابة التمائم كوسيلة للعلاج المرضى ""."

ومن بين العوامل التي كانت مكملة للثراء الثقافي والعلمي وقتئذ هي الرحلة العلمية حيث كانت للرحلة في طلب العلم أمرا شائعا في البلاد الإسلامية خاصة في بلاد المغرب الإسلامي وقد عرفت رواجا واسعا خلال القرن السابع الهجري ، الثالث عشر الميلادي ، إلا أنه يلاحظ بعد هذا التاريخ أن الرحلة في طلب العلم بدأت في التراجع والتناقص تدريجيا حيث اقتصرت على القليل من العلماء والفقهاء والرحالة الذين كانوا يجوبون بلاد المغرب ، ولعل هذا الوضع هو الذي دفع ببعض العلماء وقتئذ مثل ابن خلدون (ت277-732 هذا الوضع هو الذي دفع ببعض العلماء إلى تشخيص وضعية التعليم في بلاد المغرب خلال هذه الفترة أي أن انحسار الرحلة في بلاد المغرب خلال هذه الفترة ، يرجع إلى عدة عوامل وظروف ، لعل من أبرزها تلك المؤسسات والمراكز التعليمية التي تنافس فيها سلاطين وقد حدد حل الباحثين و المهتمين بالحركة الثقافية و العلمية بالمغرب الأوسط خلال العصر الوسيط أن تاريخ الهجرة يعود إلى القرن الثالث الهجري، التاسع ميلادي، سواء كانت داخل المدن المغربية أو باتجاه المشرق الإسلامي لتزداد أكثر خلال القرنين الخامس و السادس المدن المغربية أو باتجاه المشرق الإسلامي لتزداد أكثر خلال القرنين الخامس و السادس هجريين الحادي عشر و الثاني عشر ميلادي ، ولا جدال في أن الدافع الديني وفي طليعته الحج إلى البقاع المقدسة شكَّل الحرك الأساسي لانتقال المغاربة ، فكان للرحلة العلمية دور

<sup>1-</sup> خلفات مفتاح، **الأدوار المجتمعية ومظاهر التكافل عند صوفية بجاية خلال العصر الوسيط**،، كلية الآداب - . والعلوم الاجتماعية - قسم التاريخ، حامعة المسيلة، ص5.

<sup>2-</sup>رشيد خالدي، **المرجع السابق**، ص55.

فعال في خلق روح المنافسة في أوساط العلماء المغاربة و مد جسور التواصل الثقافي بين مدنه و حواضره العلمية .  $^1$ 

حيث أرخ الغبريني في كتاب "عنوان الدراية لعدد كبير من العلماء الذين كانوا موجودين في مدينة بجاية وكذلك بالنسبة لإبن مريم صاحب كتاب " البستان" حين أورد فيه عدد من العلماء الزواوة الذين استقروا ونشأوا في تلمسان ، وهذا الأمر سيؤدي بلا شك إلى تمتين أواصر العلاقات الثقافية بين المغربين الأوسط والأقصى ، ومن جهة أخرى زيادة الإشعاع الثقافي والعلمي خلال القرنين 7و 8ه / 14 و 13 م، نذكر منهم :عمران المشذالي ( 745هـ/ 1345م) الذي فر إلى تلمسان وإستقبله أبو تاشفين الزياني واسند إليه التدريس بمدرسته وأيضا منصور الزواوي (بعد 770هـ/ 1369م) الذي رحل إلى الأندلس ودرس بمدرسة غرناطة 745م نزل بتلمسان ليدرس بما العلوم العقلية والنقلية وأبو الفضل المشذالي (ت 868مـ/ 1461م) الذي كان أيضا من نزلاء تلمسان وكان له رصيد علمي واسع

### 3-دور علماء زواوة في الجانب الإجتماعي :

لقد أسهمت الحركة الصوفية في رسم معالم الحياة الدينية والإجتماعية والعلمية في المغرب الإسلامي ، منذ القرن السابع هجري فلم تعد هذه الحركة في القرن الثامن تقتصر على جماعة من الزهاد ،والمتصوفين بل عمت كافة طبقات المحتمع المغربي وتغلغلت في التقاليد الشعبية ،وأصبح المتصوفة يبحثون عن أماكن الخلوة والعباد في المدن والبوادي،وإنتشرت الألقاب مثل الولي الغوث والقطب وإدعى هؤلاء معرفة علم الحقيقة ، كما بدأ الناس يقبلون على المجاهدة والكشف وينخرطون في الزوايا ويؤمنون بالأولياء وكرامتهم ويندفعون إلى زيارة

<sup>1-</sup> الحسن الشاهدي، **الكشف عن الثقافة المغربية في عهد بني مرين** ، مجلة دعوة الحق ، العدد 8 ، السنة 20، أوت 1979، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية ، الرباط، ص ص 82-83.

<sup>2-</sup> الغبريني ، المصدر السابق ،ص55،التنبكتي ،نيل الإبتهاج ،ص215

<sup>3-</sup> عبد الحميد حاجيات ،المرجع السايق ،ص45.

<sup>4-</sup>إبن الخطيب، المصدر السابق ، ج3، ص225.

<sup>5-</sup> التنبكتي ، **نفس المصدر** ، ص346

<sup>6-.</sup>السخاوي، المصدر السابق ،ص180.

المقابر  $^1$  حيث أقامت نخبة من العلماء المتصوفة ببجاية والتي رسخت هذا التصوف بكل طرقه وقد شاعت ببجاية طريقتين وهما الطريقة القادرية $^2$  والطريقة الشاذلية  $^3$ 

وقد كان لمتصوفة دور فعال على الصعيد الإجتماعي مع ما هم فيه من ورع وعبادة ومجاهدة النفس إلى جانب الحضور القوي لنص الكرامة 4وما له من تأثير موجه لأخلاق شرائح عريضة من المجتمع، الأمر الذي أكسبهم احترام وتوقير الحكام والرعية على السواء، و ما كان يقوم به أبي زكريا يحي الزواوي (ت 611 هـ/ 1210 م) من أعمال البر والإحسان للفقراء والمجتاجين وكذا سميه أبي نجم هلال بن يونس الغبريني الذي خصص جزء من

2-تنسب هذه الطريقة إلى الشيخ محمد بن محي الدين عبد القادر بن أبي صالح المولود بمدينة جيلان سنة 470 م 470 م، والذي جاء إلى بغداد عام 488هـ 1095م حيث درس مذهب الإمام ابن حنبل وعندما تصوف لبس جبة الصوف ومشى حافيا قائلا: "كنت أشتغل بالعلم فيطرقني الحال فأخرج إلى الصحراء ليلا أو نحارا فأخرج وأهيم على وجهي وتدرج الإمام عبد القادر في التصوف حتى صار من أقطابه خاصة بعد وفاة الشيخ الغزالي ونظرا لشهرته في التصوف لقب بسلطان الصالحين وكان دخول الطريقة القادرية إلى المغرب الأوسط على يد الشيخ أبي مدين الغوث دفين تلمسان و المتوفى ( 494هـ )ومن أبرز المناطق التي تمركز بما أتباع الطريقة هي: مدرسة بجاية والمنعة بالأوراس. ينظر إلى: صلاح العقبي المؤيد ، المرجع السابق ، ص 96 ، يوسف محمد طه زيدان ، الطريق الصوفي وفروع القادرية بمصر ، دار الجيل بيروت ، دط ،دت ،ص ص 173\_180.

2- (الطريقة الشادلية )أسسها علي بن عبد الله بن عبد الجبار بن تميم بن هرمز بن يوسف بن يوشع ورد بن بطال بن أحمد بن محمد بن محمد بن الحسن بن علي بن أبي طالب أن مولده كان سنة 593ه بقرية غمارة بالمغرب الأقصى وذاع صيته في شاذلة وعرف من ذلك الحين بالشاذلي وحرج من رباطه واتخذ له دارا بمسجد البلاد بمدينة تونس و أصبح ينتقل بينها وبين زاوية بجبل زغوان وكان إذا جلس للدرس التفت حوله أتباع متكاثرون و إذا سار مشى في ركبه عشرات وعشرات هذا ما عرضه لأحقاد ودسائس قاضي الجماعة بتونس أبي القاسم بن البراء و بدأ يكيد لأبي الحسن لدى السلطان الحفصي ( أبي زكريا ) واتحمه بأنه جاسوس فاطمي فأمر السلطان بأن بعقد مجلس يحضره الشاذلي والعلماء والفقهاء .ينظر إلى : . أبو الفضل تاج الدين أحمد السكندري بن عطاء ، ا، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، شرح: أحمد بن محمد الحسني ، الجزء الأول ، دار الفكر لبنان ، دط ، دت ،، ص76، . أبو العباس أحمد بن علي . تقي الدين المقريزي ، السلوك لمعرفة دول الملوك ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط1 ، 1934م، ص 414.

<sup>1-</sup> محمد الشريف سيدي موسى ، المرجع السابق ، ص158.

<sup>310-</sup>الغبريني ،المصدر السابق ،ص 136 ،خلفات مفتاح ،المرجع السابق ،ص310.

<sup>4 -</sup> يفيد نص الكرامة التي أوردها التنبكتي أن أحمد بن إدريس مر بمصاب مع بعض طلبته فقرأ في أذنه وقل المحال وقال: . فأفاق، فقيل له ما قرأت عليه؟ قال: الفاتحة، وفي يوم آخر مر الطالب على المصاب فقرأ في أذنه فتكلم الجني هذه الفاتحة، وأين قلب إبن إدريس؟ ؛ ينظر إلى :التنبكتي ، كفاية المحتاج، ص45.

مستغلات أرض له لإنفاقه في الصدقات وهو نفس السلوك الذي كان يقوم به كل من أبي إسحاق إبراهيم بن ميمون بن بملول الزواوي (ت 686 هـ/ 1286 م) وأحمد بن إدريس الزواوي (توفي بعد سنة 760 هـ/ 1360 م

إلى جانب أعمال البر التي اشتهروا بها، تزخر المصادر التاريخية بكثير من النصوص التي تترجم نشاطهم الدءوب في تنظيم حلقات التربية الروحية للمريدين ومجال س الوعظ للعامة، لفتح بصيرتهم حول قضايا دينهم ولا نعدم من القرائن أيضا ما يكشف عن بنائهم للمرافق كالمساجد والزوايا أن عددا من صوفيي زواوة كانوا يداوون مرضاهم بالرقية الشرعية وربما رقى أحدهم مريضه بعكازه على حد تعبير الورتلاني في رحلته وكذلك تدخلهم في فك النزاعات والخصومات وتوفير الأمن للمسافرين والتجار، وقد إنتشرت ظاهرة التصوف ،وذلك نظرا للظروف الإجتماعية التي كانت سائدة في المجتمعات المغاربية التي تمثلت في محاربة انتشار البذخ والترف عند فئات معينة نتيجة الثراء الفاحش وتراجع القيم الدينية والأخلاقية حيث أهمل الخاصة والعامة الكثير من مبادئ الدين وسلوكه القوي ، وقد حارب الصوفية هذا الانحراف وقاوموا بكل السبل والطرق هذه الاختلالات

وكان لهم دورا اجتماعيا بارزا في مجال التكافل حيث شكلت الكوارث الطبيعية من مجاعات و أوبئة و جفاف و غلاء مناسبات لرواد هذا التيار لمديد المساعدة للمتضررين فكانت الأعمال الخيرية التضامنية بالنسبة لهم فرصة للترقي في سلم الولاية فهم يشفقون على يتامى المسلمين و يطعمون المساكين و يسعون لتفريج كروب المعسرين، ولا سبيل للإنكار أن اطعام المعدمين و المحرومين في الظروف الاستثنائية على سبيل البر و الاحسان و المواساة أهم ما كان يطمح إليه "رجال الولاية " وذلك من منطلق حرصهم على تنشئة المحتمع على قيم التضامن وفق فلسفي "الصدقة و الاطعام " وحسبنا دليلا على ذلك ما ذكره " التادلي في تشوفه قوله: " وقعت ببجاية مجاعة كبير فذهب أبو زكرياء " في (611 ه

<sup>1-</sup>الحسين بن محمد الورتلاني، **نزهة الأنظار في فضل علم التاريخ ولأخبار** ، تحقيق : محمد بن أبي شنب ،مطبعة بيير فونتان الشرقية ، الجزائر ، 1968 ، ص .14

 $<sup>^{2}</sup>$  – الورتلاني: نفسه ، ص 7، حسن الوزان ،المصدر السابق ج 2، ص 403 ،

<sup>3-</sup> أبي نصير عبد الله علي سراج الطوسي ، **اللمع في تاريخ التصوف الإسلامي** ، تحقيق عماد زكي البارودي ، المكتبة التوفيقية القاهرة، دط ، دت ، ص ص 46 . 47-

/ 1214 م) إلى العامل و إلتري منه فندقا كبيرا بنحو ثلاثمئة دينار ثم قصد إلى أعيان بجاية واحد بعد أخر لجمع تبرعات للمساكين و المحتاجين و دفع له كل واحد ما استطاع فلما اجتمع عنده مال كثير دفع إلى العامل كراء الفندق ثم مشى في طرقات بجاية و كلما مر بمسكين قال له :"إذهب إلى الفندق الفلاني" و لما اجتمع الفقراء بالفندق اشترى لهم من اللباس ما يدفع عنهم أذى البرد و قد اليهم ما يقوم بأودهم من الطعام و جعل عليهم قيما و أغناهم بذلك عن السؤال إلى أن أخصب الناس في العام التالي. 1

ومن هنا كان دورهم الإجتماعي الأساسي هو إصلاح المجتمعات التي سادتها بعض العادات الاأخلاقية مما زاد في إنتشارها في كامل المغرب الأوسط .وكذلك الدور الذي كان يقوم به هؤلاء الصوفية داخل المجتمع سواء كان ذلك في المدينة أو البادية ،وقد نجح هؤلاء وفي أدق المراحل التي كانت تمر بها بجاية من إدماج عدد كبير من سكان المدينة والبادية في هيكل التصوف في ظل الانتشار الواسع لبعض السلوكات المنافية لمبادئ الشريعة والتي أثرت سلبا على منظومة القيم الأخلاقية بفعل الاتصال والاحتكاك بالتجار الأوربيين، كما أن الترويج لبعض كراماقم

. كما أنه كان لفتاواهم دور فعال في تحقيق التوان في المجتمع ، وذلك لأنها تعتمد في الفتوى على مذهب مالك فقط، ولأنها كانت تتضمن كل ماله مساس بالحياة اليومية للمسلم من عبادات ومعاملات وكل مايتعلق بشؤون الأسرة من زواج وطلاق وخلع ونفقة وكفالة كما تناولت كذلك مسائل البيع والشراء ، والحبس والوصية إلى جانب تعرضها لعلاقة المسلم بغير المسلم من أهل الذمة وما إلى ذلك .<sup>2</sup>

### 5-دور علماء زواوة في الجانب العلمي:

يتمثل دور علماء زواوة العلمي في الكم الهائل الذي ينتجه العلماء من التآليف العلمية , وإثراء الساحة العلمية والثقافية وكان لعلماء زواوة مساهمة في هذا الجال خاصة فيما يخص العلوم الدينية والفقهية (العلوم النقلية )، بينما كان دورهم في العلوم العقلية يكاد يكون ضعيفا، و أن تركيزهم كان على العلوم التي يحتاجونها في التدريس خاصة في جانب العلوم

86

<sup>1-</sup> خلفات مفتاح، االأدوار المجتمعية ومظاهر التكافل عند صوفية بجاية خلال العصر الوسيط، ص2.

<sup>2-</sup>محمد الصادق وعلى ،المقال السابق،ص135.

الدينية كعلم المنطق أو بما يعود بالنفع العام على جميع الناس كعلم الفرائض و الطب. أولى علماء زواوة عناية فائقة بعلم المنطق حين نجحوا في تطويعه في حدمة الفقه والأصول، و برز منهم ناصر الدين المشذالي ( 731 ه/ 1331 م) الذي لم تخلوا مجالسه العلمية من كثرة الاستدلال و الاستشهاد و البحث و اعتماد النظر في القوانين وأسهم عمران المشذالي بدوره في تدريس المنطق والجدل لكثير من الطلبة في تلمسان والأندلس و لعل مناظراته العلمية مع الني الإمام تعكس روح هذا الاهتمام ولمنصور الزواوي مشاركة واسعة في هذا الجال لكثرة إطلاعه و تقييده في علم الكلام حيث تعدى بذلك نطاق البحائيين في الإفتاء حيث إنتقل إلى الأندلس وإنتصب فيها للتدريس والفتيا 1

بالمدرسة النصرية بغرناطة بالمدرسة النصرية بغرناطة  $^2$ والمنطق، و هو القائل: "لا يسمى العالم بعلم ما عالما على الإطلاق حتى يكون فيه أربعة شروط: -كونه محيط بمعرفة أصول ذلك العلم على الكمال وقادر على التعبير عنه - و عارف بما يلزم عليه وقادرا على رفع الإشكالات الواردة  $^3$ كما تولى أحمد بن أحمد الغبريني (ت $^3$ 77ه  $^3$ 13م) قضاء الجماعة بتونس وعين إماما وخطيبا بجامع الزيتونة  $^4$ وكان مثله أبو مهدي عيسى الغبريني (ت $^3$ 131ه  $^3$ 141م) الذي تولى نيابة قضاء الجماعة بتونس  $^3$ 6 وصنف بلقاسم المشذالي

1-عرفت الفتيا بأنها بيان حكم الواقع المسؤول عنه أو بيان لحكم مسألة ، وأنها توقيع عن الله عز وجل ، وعلم الفتوى من فروع علم الفقه هدفه تسهيل فهم الأحكام الصادرة عن الفقهاء للقاصرين ولأهمية المفتي فقد رتبه القلقشندي ثانيا بعد القاضي في تصنيفه لأصحاب القلم ، وهي الصفات التي إجتمعت في مفتيي بجاية الذين عرفوا بسمو الأخلاق والتقوى والوقار . ينظر إلى إبن الصلاح ، آداب الفتوى وشروط المفتي وصفة المستفتي وأحكامه وكيفية الفتوى والإستفتاء ، تحقيق: رفعت فوزي عبد المطلب ، مكتبة الخانجي ن القاهرة ، 1992، ص 1972 إبراهيم بن علي الشيرازي ، الوصول إلى مسائل الأصول غلى مسائل الأصول ، تحقيق: عبد الجيد تركي ، دون دار نشر وتاريخ)، ص 123 أبو العباس أحمد بن علي ، صبح الأعشى في صناعة ا لأنشى، ج 9، وزارة الثقافة الإرشاد والقومي ، المؤسسة المصرية العامة للتأليف ، والترجمة والطباعة والنشر ، جمهورية مصر ، ص 255 .

<sup>2-</sup> إبن الخطيب ، **المصدر السابق،** ج3، ص325.

<sup>3-</sup> التنبكتي ،**نيل الإبتهاج** ، ص ص 215-216.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-إبن مخلوف، المرجع السابق، ص224.

<sup>5-</sup>أبوعبد الله محمد بن إبراهيم الزركشي، تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية ، تحقيق: محمد ماضور ، المكتبة العتيقة ، تونس، د ت ، ص 114.

شرحا على مختصر ابن عرفة أومن الأعلام الذين طال إشعاعهم الحواضر المغربية في القرن 8a/4م الفقيه أبو سرحان الزواوي البحائي ، له علم بالفقه والفرائض والنحو ؛ دخل مدينة سبة المغربية وأقرأ بجامعها ،ولاه السلطان المريني القضاء والتدريس بصفة رسمية في المدينة ، ثم دخل للأندلس وبعدها عاد للمغرب إلى أن وافته المنية ألى مشائخها كأبي يوسف يعقوب المنكلاتي (ت690هه/1342م) إلى إفريقية وأقرأ على مشائخها كأبي العباس بن عجلان ، ودخل فقيه بجاية بن مسعود الزواوي (ت 743هه/1342م) مدينة قابس بتونس اليدخل بعدها الإسكندرية ، كما كانت له رياسة المالكية بمصر والشام . ودخل تونس أيضا العلامة أبو عبدالله بن محمد بن أبي القاسم المشذالي ( ت866هه/1461م) الذي كرمه السلطان الحفصي بتونس لمكانته العلمية والفقهية ونذكر أيضا يحي ابن معطي الزواوي الذي السلطان الخفصي الكامل إلى مصر وعينه أستاذا ومدرسا لعلوم اللغة العربية بالجامع العتيق بالقاهرة  $^{6}$ 

وفي الأخير يمكننا القول أن علماء زواوة ساهموا في تأطير الحركة الفكرية في المغرب الأوسط حيث أولو عناية وحرصا كبيرين في طلب العلم وتحصيله في ظل الرعاية التامة التي أحاطتها بحم أسرهم كما لاننسى الإجازات والحوافز التي كانت تقدمها الدول الإسلامية لهؤلاء العلماء ؟ وذلك من خلال الرحلات العلمية التي كانوا يقومون بها ، وبذلك إستطاعوا من صقل مواهبهم وزيادة تحصيلهم العلمي ، مما مكنهم من إعتلاء المجالس العلمية في المساجد والزوايا وغيرها ، ودفعوا بالحركة العلمية نحو التطور و الإزدهار وتوجيه سلوكات المجتمع وترقيته حضاريا .

<sup>1-</sup>التنبكتي ، كفاية المحتاج ، ص424.

<sup>2-</sup> إبن منضور ، **المرجع السابق** ، ص187.

<sup>3-</sup> الغبريني ، المصدر السابق، ص 226.

<sup>4-</sup> إبن القاضى ،المصدر السابق ،ص50.

<sup>5-.</sup>التنبكتي ،**نيل الإبتهاج**،ص532 .

 $<sup>^{6}</sup>$ ابن خلكان ، المصدر السابق، ج $^{6}$ ، ص $^{-6}$ 

# الخاتمة

من خلال دراستنا لموضوع "دور علماء زواوة في العهد الحفصي" وفي الفترة التي دخلت فيها بجاية تحت النفوذ الحفصي ق7هتوصلت إلى عديد من النتائج والمعلومات في ذات الموضوع ،التي تتعقب المراحل التي مرت بها بجاية منذ العهد الفنيقي وصولا إلى العهد الخفصي وهذا التعاقب الحضاري يدل على إنفتاحها على جميع الحضارات ،ومنه فهي تشهد خليطا متجانسا من الأجناس والحضارات وهذا يزيد من رونقها ويعطيها مكانة رفيعة بين المدن لا سيما وأنها كانت تنافس العاصمة الحفصية في ذلك ، على غرار مدن المغرب الإسلامي الأخرى.

وبناءاً على المعطيات السابقة وما يمكننا فعله هو الإجابة على التَّساؤلات وتكوين صورة واضحة وجلية عن موضوع الدِّراسة في النقاط التالية :

-رصد مرحلة هامة من تاريخ المغرب الأوسط خاصة بجاية التي كانت تعتبر حاضرة زواوة في ذلك الوقت أي العهد الحفصي خلال الفترة مابين (ق8/7هـ-14/13م) ، وكذلك عدت كمدينة ثانية بعد تونس العاصمة الحفصية فكانت تضاهيها من الناحية العلمية ، إلا إله اكانت أقل حظا من ناحية الدراسات ، ونالت الجهة الشرقية من الدولة الحفصية بشكل خاص النصيب الأكبر من الجانب السياسي والحضاري ، وفي حين قلّت أو بالأحرى شحّت على الناحية الغربية خاصّة ببجاية التي كان لها الدّور الفعال والبارز في الحركة العلمية.

-الوقوف على التُّراث والجهد الذي ساهم به علماء زواوة في إزدهار المغرب الأوسط خاصَّة والمغرب الإسلامي عامَّة و بالرغم من تبعيَّتها للمغرب الأدنى ، الذي كان له الأثر الواضح في السُّمعة الطيِّبة التي نالها علماء زواوة من خلال دول العالم الإسلامي ككل من المشرق إلى المغرب ؛ وهذا ما نلحظه عنهم من خلال كُتب التراجم والنوازل والكتب العامة فلا يخلو واحد منها إلا وإستشهد بقول أو فتوى من قولهم

خلال هذا العدد الوفير من العلماء الذين إزد حمت بهم بجاية ، مما أمكننا التعرف على النشاط الثقافي الخصب الذي برز في هذه المدينة ،عند التدقيق في تراجم هؤلاء الأعلام نلاحظ أن هذا النشاط يتمثل في إتجاهات متنوعة ، لاتخرج عن تلك الإتجاهات السائدة في البلاد الإسلامية وهي بلا شك تشكل الهيكل الأساسي للثقافة العربية الإسلامية جميعها

يبدوا أن القسم الأكبر من العلماء كانوا جلّة في العلوم الشرعية وقد تصدروا التدريس والإقراء والسماع مدة طويلة ، وعلى كثرتهم ، حيث كانوا يمثلون (علماء زواوة) المرتبة الثانية بعد النخبة العربية . كما حضيت اللغة العربية بعناية كبيرة وتمثلت في مظاهرها متعددة وكان من أبرزها النحو والبلاغة والآداب ؛ كما كانت مادة أساسية تدرس بالجامع الأعظم ببحاية وبقية المساجد الأخرى ، كما كان يتعاطى العلوم العقلية بعض من علماء زواوة إلى جانب هذه الأركان توجد علوم أخرى أخذت طريقها إلى الحياة العلمية ببحاية وقد أشار إليها نخبة من العلماء مقدمتهم الغبريني في كتابه "عنوان الدراية "منها الطب والحساب والتاريخ والفرائض وغيرها و كان لعلماء بجاية ومنهم العلماء الزواوة الفضل في دعم الحركة الفكرية وإرتقائها وخاصة في مجال الدراسات الفقهية وعلوم الشريعة ، وبذلك كانت الجهود الجبارة التي بذلها فقهاء بجاية وعلمائها في مجال الفتوى خاصة إلى جانب إخواضم في المغرب الكبير والأندلس ذات قيمة علمية ودينية كلها في فائدة وحدمة المجتمع الإسلامي .

# الملاحق

### ملحق رقم: 01

### نماذج من فتاوى زواوة من كتاب الونشريسي

#### نقلا عن محمد الصادق وعلى

\_ سئل سيدي عيسى الغبريني عن إعادة الصلاة في مسجد له إمام راتب .فأجاب :إعادة الصلاة في مسجد له إمام راتب مرتين ،مذهب مالك لا يسوغ وهذا هو الذي فعله سحنون و الحرث لمل وليا القضاء فرقا جميع حلق المخالفين .

ومنع الفتوى بغير مذهب مالك فيجب على الحاكم المنع منه و تأديب المفتي بحسب حاله بعد نهية عن ذلك .و الله أعلم .

\_ سئل فقهاء بجاية عن دعاء الإمام بعد فراغه من الصلاة أو بعد قراءة الحزب ،ويمسح بيديه و كذلك الجماعة إلى أن نهى عن ذلك ومنع منه .فإن صح لنهى فما وجهه؟

فأجاب الفقيه أبو العباس أحمد بن عيسى بأن ما ذكره السائل عن النهي صحيح .وعلل بأن العمل لم يصحبه، وفاعل ذلك لا يبلغ الأمر به إلى التحريم، لأن النهي من قائله نهي تنزيه لا تحريم .

و أجاب الفقيه أبو عزيز: الدعاء مأمور به فمن أراد دعا و من أراد ترك لكن إنما يدعو الداعي وحده ،و ذكر ابن شهاب في بسط اليد ومسح الوجه بعد الدعاء حديثا وضعفه ،و لكن الظاهر أنه يجوز .

سئل سيدي أبو عبد الله الزواوي عن لنحل هل هو من خشاش الأرض الذي قالوا إن ذكاته كالجراد أم لا ؟ فإن قلتم إنه كالخشاش فهل يغتفر تحليل أجزائها في العسل لأن أجزاءها لا تنفك عن العسل أم لا ؟

فأجاب: هو من خشاش الأرض، و يؤكل بما يؤكل به الجراد ، ولا يضر ذلك العسل إذا كان بقي بعض أجزائه فيه لأنه مما لا ينفك عنه غالبا و الله أعلم .

\_ سئل سيدي أبو القاسم الغبريني عن الخرزة التي توجد في البقرة المضحى به هل يجوز بيعه أم لا ؟ فأجاب بأنه لا يجوز بيعها ، وهي كغيرها من أجزائه . و الله أعلم

\_ سئل سيدي أحمد بن عيسى فقيه بجاية عمن نشأ بين ظهراني المسلمين ، وهو يقول لا إله إلا الله محمد رسول الله ، ويصلي ويصوم إلا أنه لا يعرف ما انطوت عليه الكلمة العليا فيما يعتقده لعدم معرفته بها .... و إنما يقول سمعت الناس يقولون هذه الكلمة فقلتها ولا أدري المعنى الذي انطوت عليه. ولا أتصور صحته أو فساده... فهل يكتفي في أيمانه بمجرد النطق بالشهادتين و الصلاة والصيام، وغير ذلك من أركان الإسلام، ويعذر بجهل معنى الكلمة؟ أولابد من معرفة المعنى الذي انطوت عليه الكلمة من الوحدانية و الرسالة . و ألا لم يكن مؤمنا ؟

فأجاب: من نشأ بين أظهر المسلمين وهو ينطق بكلمة التوحيد ، ويصوم ويصلي إلا أنه لا يعرف المعنى الذي انطوت عليه الكلمة الكريمة كما ذكرتم لا يضرب له في التوحيد بسهم ،و لايفوز منه بنصيب ، ولا ينسب إلى إيمان و لا إسلام بل هو من جملة الهالكين . وزمرة الكافرين و حكمه حكم الجوس في جميع أحكامه إلا في القتل، فإنه لا يقتل إلا إذا امتنع من التعليم....

و ذهب غلاة المرجئة ، وهي طائفة من المبتدعة إلى لنطق المجرد عن المعرفة بما انطوت عليه الكلمة مع صلاة أو صيام أو مع عدم ذلك يكفي في الإيمان . ويكون للمتصف به دخول الجنان .

\_ سئل أبو القاسم الغبريني عمن حلف بالطلاق لا يموت إلا على الإسلام هل عليه شيء إم لا ؟ فأحاب :إذا قال مراده بذلك لا يكفر بإيمانه ولا ينتقل عن إسلامه ويبقى عليه إلى أن يموت فهذا بين أنه لا شيء عليه في يمينه لأنه حلف أن يثبت على إسلامه .

\_ سئل أبو على المنصور بن على الزواوي عن مسألة تظهر من جوابه .

فأجاب :إن كان الأمر على ما ذكر فالأظهر نظرا وقياسا أن كل ما حرر ، لأجل التبرك بزاوية الشيخ و بقصد عمرتما و القيام بقاصدها أو لمحاشاة ذريته من الوظائف المخزنية . والمغارم السلطانية ، يكون كالمال المفقود فيقتسمونه على المفاضلة في الدين و القيام بأحوال الزاوية لمذكورة قسمة انتفاع لا قسمة تمليك لأن مقصود السلاطين عرفا و عادة بذلك التحرر التبرك بذلك الشيخ و بذريته و بمقامه .فلا يخرج من ذلك التحرير إلاالفاسق . فإذا تاب رجع إليه نصيبه ...فلا تصح في ذلك حيازة لتحدد المستحقين و سقوط حق الميتين.

سئل الو غليسي عمن أحدث رحى بقرب أخرى هل يمنع لأجل على الأخرى من قلة الفائدة أم لا؟ فأجاب :ليس لصاحب الرحى القديمة أن يمنع من أراد أن ينشئ رحى بسب ما ذكر .

سئل فقيه ببحاية وصالحها أبوزيد عبد الرحمن الو غليسي عن جماعة من أهل الخير والصلاح والورع يجتمعون في وقت فينشد لهم منشد أبياتا في المحبة وغيرها .فمنهم من يتواجد فيرقص ،ومنهم من يصيح ويبكي ومنهم من يغشاه شبه الغيبة عن إحساسه . فهل يكره لهم هذا الفعل أم لا؟ ولا حكم السماع ؟

أجاب: قد نص أهل العلم فيما ذكرت من أحوال بعض الناس من الرقص والتصفيق، على أن ذلك بدعة وضلالة. وقد أنكره مالك وتعجب ممن يفعل ذلك... وقال: صبيان هم أم مجانين ؟ما سمعنا أحدا من أهل الإسلام يفعل هذا .وقد يغتر من لا يميز الأمور بما يذكر عن بعض أهل الصدق من الصوفية مما يقع لهم عند السماع عند صفوه من حالة صادقة من التواجد و ربما لا يملكون أنفسهم عن القيام والحركة لغلبة ما يرد عليهم . مقد تخلصوا من عزائم أنفسهم وقبائحهم وقاموا على مناهج الشريعة. فكيف يتشبه بمم من هم مي غمرات الجهل لم يستخلص من أداء فرض . ولا اجتناب محرم ، ثم يأكل حتى يملأ بطنه ، ثم يقوم ويصفق ويشطح ويتمايل . وقد قال القرطبي : إن ذلك مما لا يختلف في تحريمه . وقد انتهى التواقح بأقوام الى ان يقولوا :ان تلك الامور من ابواب القرب، وصالح الاعمال، وان بذلك يتم صفاء الاوقات وسنيات الاحوال،وهذا الذي يقولون هو الذي يعتقده اهل زماننا في غالب ظنى.

نكتفي بما استعرضناه من هذه النماذج للاستدلال بها على طريقة فقهاء بجاية في مجال الفتوى واحتهاده في كل نازلة من النوازل

### ملحق رقم 02

### مقتطف من رحلة العبدري في وصف العلم وأهله ببجاية

-نقلا عن محمد الشريف سيدي موسى-

ثم وصلنا إلى مدينة بجاية وهي مبدأ الإتفاق والنهاية وهي مدينة كبيرة حصينة منيعة شهيرة برية وبحرية ، وثيقة البنيان عجيبة الإتقان رفيعة المباني ، لها جامع عجيب منفرد في حسنه ريب من الجوامع المشهورة الموصفة المذكورة وهو مشرف على برها وبحرها فهو غاية في الفرجة والأنس ينشرح الصدر لرؤيته وترتاح النفس ،وأهلها يواظبون على الصلاة فيه مواضبة رعاية ولهم في القيام 308هت همم عناية ، فهو بمم مؤهول عامر ، وهذا البلد بقية قواعد الإسلام محل جلة من العلماء والأعلام وله مع حسن المنظر طيب المخبر ,من حصانة ووثاقة البنيان ولأهله من حسن الخلق والأخلاق ورأيت به المسند الراوية أبي عبد الله محمد بن صالح بن أحمد الكنابي الشاطبي حفظه الله وشيخ على سنن أهل الدين ودأبه الإقتصار على تجويد الكتاب والتردد مابين بيته والمحراب ، وله مع علوم الرواية حفظ وافر من الدراية وماكانت مدة إقامتنا ببحاية إلا يومين وقد قرأت عليه فيهما كتب الموطأ رواية يحي بن يحي وقرأت عليه قصيدة أبي القاسم الرعيني الشاطبي في القراءات وقرأت عليه بعض المفردات لأبي عمرو وأجازيني إجازة عامة وكتب لي بذلك خط يديه وقيد لي جملة من أسماء شيوخه ومروياته . وعند رجوعي دخلت بجاية فرأيت الشيخ الصالح المسن أبا الحسين الرندي وهو بن أخ الأديب النحوي ، أبي على عمر بن عبد الجيد الرندي شارح كتاب الجمل وقد أدركته وقر. عليه وسمعت منه ومن غيره ، كما لقيت الفقيه أبا على منصور بن محمد الزواوي المشدالي ويلقب بناصر الدين لقبا لزمه من المشرق وقد رحل قديما إليه وله حفظ وافر ولكنه غير معتن بالرواية ولا له حظ فيها . (أخذه من رحلة العبدري المغربية، ص، ص، ص، 23،24،25)

### زوايا مناطق من زواوة (تيزي وزو-بجاية)

ملحق رقم: 03

| وضعيتها 1           | التاسيس  | مؤسسها                   | الولاية  | مقرها                | الزاوية             |
|---------------------|----------|--------------------------|----------|----------------------|---------------------|
| استمرت بعد الثورة   | ق9ه/15م  |                          | تيزي وزو | أ زفون –عزازقة       | سيدي منصور          |
| أغلقت بعد الثورة    | ق11ه/17م | سيدي سحنون               | تيزي وز  | ا لمقلع —عزازقة      | سحنون جامع صهاريج   |
|                     | ق7ه/13م  | سيدي أ بوبكر             | تيزي وزو | تيقزيريت             | سيدي علي بوبكر      |
| استمرت بعد الثورة   |          | الطاهر آیت عیسی          | تيزي وزو | تىملىلىن-تىقرىزىت    | الشيخ الشريف        |
| هدمت أثناء الثورة   | ق9ه/15م  | علي أويحي                | تيزي وزو | بني — كوفي – بوغني   | سيدي علي أو يحي     |
| هدمت عام 1958       |          | محمد بن عبد الرحمن.      | تيزي وزو | آيت إسماعيل          | عبد الرحمن الأزهري  |
|                     |          |                          | تيزي وزو | دراع الميزان         | قساوي               |
|                     |          |                          | تيزي وزو | دراع الميزان         | تازروت              |
| استمرت بعد الثورة   | ق10ه/16م |                          | تيزي وزو | كوكو –عين الحمام     | سيدي علي أوالطالب   |
| استمرت أثناء الثورة | ق11ه/17م | علي بن محمد السحنوني     | تيزي وز  | الأربعاء-عين الحمام  | الشيخ محمد السحنوبي |
|                     |          |                          | تيزي وزو | إيفرحونان—عين الحمام | سيدي أحمد أومعلم    |
|                     |          |                          | تيزي وزو | إيفرحونان—عينالحمام  | سيدعلي تاغالت       |
|                     |          |                          | تيزي وزو | إيفرحونان—عين الحمام | سیدي موسی           |
| استمرت أثناء الثورة | ق 7ه/13م | أحمد بن يوسف<br>الإدريسي | تيزي وزو | معاتقة               | سيدي علي موسى       |

<sup>1-</sup>مؤيدصلاح العقبي ، **الطرق الصوفية والزوايا بالجزائر –تارخها ونشاطها** –،دار البصائر ،ص26.

### زوايا مناطق من زواوة (تيزي وزو-بجاية)

ملحق رقم: 03

|                                   |          |                                | تيزي وزو      | معاتقة                | تاجديوث              |
|-----------------------------------|----------|--------------------------------|---------------|-----------------------|----------------------|
| أغلقت عام 1956م                   | ق 8ه/14م | بهلول أحمد<br>الغبريني         | تيزي وزو      | عزازقة                | سيدي بهلول           |
| أغلقت عام 1956                    | ق9ه/15م  |                                | بُحاية        | سیدي عیش              | سيدي أحمدأويحي أمالو |
| أغلقت في 1954ثم أعيدت بعد<br>1962 | ق7ھ/13م  |                                | بجاية         | سیدي عیش              | سيدي يحي أوموسى      |
| أغلقت عام 1954                    | ق8ھ/14م  |                                | <i>ب</i> اية  | سيدي عيش              | سيدي الحاج حساين     |
| توقفت أثناء الثورة ثم أعيدت       |          |                                | بجاية         | سيدي عيش              | سيدي موسى تيندار     |
| فرع من زاوية آيت براثن            |          | محمد السعيد امقران بن<br>سحنون | بجاية         | تغراست (أغزار أمقران) | سيدي سحنون           |
| توقفت من 1956إلى 1963             | ق9ھ/15م  |                                | <i>بج</i> اية | صدوق                  | سيدي السعيد أمسيس    |
| استمرت أثناء الثورة               | ق9د/15م  | سيدي يحي العدلي                | بجاية         | تموقرة                | سيدي يحي العدلي      |
| أغلقت عام 1956 <sup>1</sup>       | ق9م/15م  |                                | بجاية         | سمعون أميزور          | سیدی سعید            |

 $^{-1}$ مؤيد صلاح العقبي ، المرجع السابق ، ص ص  $^{-2}$ 

| عدد       |                         | عدد     |                         |
|-----------|-------------------------|---------|-------------------------|
| الفتاوى 1 | صاحب الفتوى             | الفتاوى | صاحب الفتوى             |
| 3         | – منصور بن علي الزواوي  | 26      | –عبد الرحمن الوغليسي    |
| 3         | –أبو عمران المشذالي     | 19      | –أبو مهدي عيسى الغبريني |
| 2         | -أحمد بن عيسى الغبريني  | 18      | —أبو القاسم الغبريني    |
| 2         | —أبو القاسم المشذالي    | 12<br>6 | -أبو عبد الله الزواوي   |
| 2         | –أبو علي منصور المشذالي |         | -ناصر الدين المشذالي    |
|           |                         |         |                         |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>محمد الصادق وعلي ، **المرحع السابق** ، ص135

### ملحق رقم05

### $^{1}$ صورة لخريطة بجاية



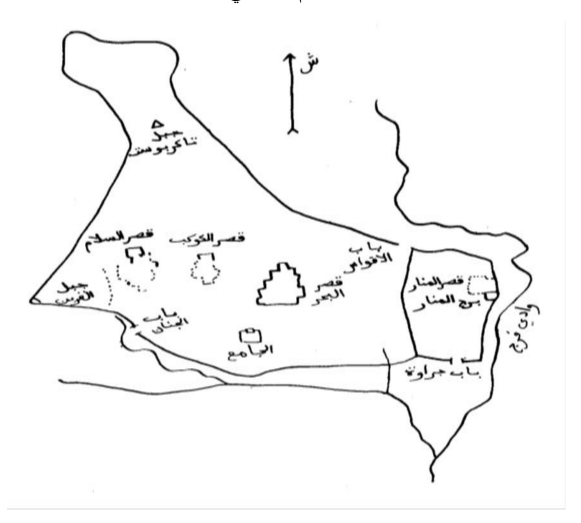
<sup>1-</sup> عزوق اعبد الكريم اعبد الكريم عزوق ،المعالم الأثرية ببجاية ونواحيها( دراسة أثرية)،مذكرة لنيل شهادة الكتوراه في الآثار الإسلامية ،تحت إشراف : أز د عبد العزيز لعرج ،معهد الآثار، جامعة الجزائر،2008 ، م 108 ،ص108 ،

# سور بجاية الحمادي<sup>1</sup>



<sup>1-</sup> رشيد بورويبة ، ا**لمرجع السابق**، ص200-

تصميم قلعة بني حماد1



<sup>204</sup>رشيد بورويية ، المرجع السابق ، م $^{-1}$ 

# ملحق رقم 08

صورة لخليج بجاية<sup>1</sup>



<sup>102</sup> موسى ، المرجع السابق ،س 329 102

# ملحق رقم 90



1 cap carbon-رأس كاربون

<sup>1-</sup> عزوق اعبد الكريم، المرجع السابق ،ص108 .



1صورة حصن قورايا ببجاية

<sup>108</sup> أ. – عزوق اعبد الكريم، **المرجع السابق** ، م

ملحق رقم11 صورة لمحراب ابن تومرت في مسجد ببجاية



# البيبليوغرافيا

#### البيبليوغرافيا .

-القرآن الكريم عن رواية ورش.

#### -المصادر:

- ابن أبي زرع: على بن عبد الله الفاسي (ت 726ه/ 1326م)
- \* الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب و تاريخ مدينة فاس ، دار المنصور للطباعة و الوراقة ، الرباط 1972
  - -ابن بطوطة : محمد بن عبد الله اللواتي (ت 711 هـ/ 1411 م)
- \*رحلة ابن بطوطة المسماة ،" تحفة النظار في غرائب الأمصار و عجائب الأسفار "، قدمه وحققه و وضع . خرائطه و فهارسه عبد الله التازي ، منشورات أكاديمية المملكة المغربية ، الرباط . 1997.
  - البكري أبو عبد الله بن عبد العزيز
- \* "المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب "، جزء من المسالك والممالك ، دار الكتاب الإسلامي ، القاهرة ، د ط ، دت . 1989

#### -البيذق

، أبوبكر بن علي الصنهاجي: أحبار المهدي بن تومرت وبداية دولة الموحّدين، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1971م

## -التنبكتي أحمد بابا

- \* نيل الإبتهاج بتطريز الديباج، إشراف وتقديم :عبد الصمد عبد الله الهرامة ،ج1، منشورات كلية الدعوة الإسلامية،طرابلس، ص201،
- \* كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الديباج ،ج1، تحقيق: محمد مطيع، طبع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ،2000م/1421هـ

- -التنسي محمد بن عبد الله بن عبد الجليل
- \* "تاريخ بني زيان "-مقتطف من نظم الدر والعقيان في بيان شرف بني زيان، تحقيق :محمود بو عياد ، المؤسسة الوطنية للكتاب ،1985.
  - -ابن الجزري أبي عبد اللهمحمدبن إبراهيم بن أبي بكر (ت739ه/1337م)
  - \* "غاية النهاية في طبقات القراء"، مج 4، ط 3، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان 1982
    - ابن الحاج النميري: إبراهيم بن عبد الله بن محمد (ت 773 هـ/ 1471 م
- \*فيض العباب و إفاضة قداح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة و الزاب ، دراسة و إعداد
  - محمد ابن شقرون ، الطبعة الأولى 1990 ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، لبنان
    - ابن حزم أبو محمد على بن أحمدبن سعيد (ت 416ه/1063م)
    - \*جمهرة انساب العرب ،تحقيق ليفي بروفنصال ،دار المعارف ،مصر ،1984
      - الحفناوي أبو القاسم الديسي،
    - \*تعريف الخلف برجال السلف، ط،،2، ج2 ،مؤسسة الرسالة ، بيروت 1985
- ابن القطان على الكتامي المراكشي \*نظم الجمان لترتيب من أخبار الزمان ، تحقيق : محمود على مكى، ج6، دار الغرب الإسلامي، بيروت،1990
  - الحميري: محمد بن عبد المنعم السبتى ( نهاية القرن 9 هـ/ 15 م
- \*الروض المعيار في خبر الأقطار ، تحقيق :إحسان عباس ، الطبعة الثانية ، بيروت ، مكتبة لبنان 1984
- الحميدي محمد بن فتوح أبي نصر أبو عبد الله ، جدوة المقتبس في تاريخ علماء \*الأندلس ، تحقيق : إبراهيم الأبياري دار الكتب الإسلامية ، يروت ، 1983
  - الحموي عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي البغدادي
    - \*معجم البلدان ، ج1، دار صادر ، بيروت 1993.

- **-ابن الخطيب** : لسان الدين (ت 776 هـ/ 1374 م)
- \* الإحاطة في أخبار غرناطة ، حقق نصه و وضع مقدمته و حواشيه محمد عبد الله عنان ، الطبعة الأولى 1977 ، مكتبة الخانجي ، القاهرة .
- \* " أعمال الأعلام في من بويع قبل الإحتلام من ملزك الإسلام" ،تحقيق :ليفي بروفنصال،ط2،دار المكشوف ،بيروت ، لبنان ،1956.
  - ابن خلدون : أبو زكريا يحى بن محمد ( ت 780 هـ/ 1378 م)
  - \*بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد ، مطبعة بيير فونتانا الشرقية ، الجزائر 1903.
    - ابن خلدون : أبو زيد عبد الرحمن بن عمر (ت 808 هـ/1405 م) 16-
- \*ترجمان ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر و من عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر ، ضبط المتن و وضع الحواشي و الفها رس خليل شحاذة ، مراجعة سهيل زكار ، دار الفكر ، بيروت 2000
  - إبن خلكان شمس الدين أبو العباس أحمد بن محمد (ت 681ه/1296م)
  - \* "وفيات الأعيان" ، تحقيق : محي الدين عبد الحميد ، ج6، القاهرة 1948م،
    - الإدريسي، أبو عبد الله محمد الشريف (ت548ه/1154م)
- \* نزهة المشتاق في إختراق الآفاق، قسم المغرب العربي، تحقيق :محمد الحاج صادق، باريس، 1983
  - -الرصاع أبو عبد الله الأنصاري،

فهرست الرصاع، تحقيق: محمد العنابي ، المكتبة العتيقة ، تونس. أحمد بن محمد التلمساني المقري ، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ، ج 3، تحقيق: إحسان عباس ، دار صادر ، بيروت، 1988

- الزركشي أبوعبد الله محمد بن إبراهيم ،

تاريخ الدولتين الموحدية والحفصية ،تحقيق: محمد ماضور ،المكتبة العتيقة ،تونس،د ت ،

- السخاوي شمس الدين محمد بن عبد الرحمن ،
- \* الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، ج3 ، منشورات مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، دت، 22
  - السراج أبي عبد الله محمد بن محمد الأندلسي الوزير
- ، الحلل السندسية في أخبار تونسية ، تقديم وتحقيق : محمد الحبيب الهيلة ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت 1985، ط2
- الشاطبي أبو إسحاق بن موسى\*الإفادات والإنشادات ، تحقيق: محمد أبو الأجفان، ط 2، مؤسسة الرسالة،1986
  - الشيرازي إبراهيم بن علي
- \* الوصول إلى مسائل الأصول غلى مسائل الأصول ،تحقيق: عبد الجيد تركي ،دون دار نشر وتاريخ

## -إبن الصلاح،

\* آداب الفتوى وشروط المفتي وصفة المستفتي وأحكامه وكيفية الفتوى والإستفتاء ،تحقيق: رفعت فوزي عبد المطلب ، مكتبة الخانجي ن القاهرة ،1992

## - إبن أبي الضياف ،

- \* إتحاف أهل الزمان بأخبار ملوك تونس، تحقيق لجنة من الكتاب وزارة الشؤون الدينية ، ط2، تونس، 1956
  - -الطوسي أبي نصير عبد الله علي سراج،

اللمع في تاريخ التصوف الإسلامي، تحقيق عماد زكي البارودي، المكتبة التوفيقية القاهرة، دط، دت

-العبدري محمد البلنسي

،الرحلة المغربية ،تح: احمد بن جدو ،مطبعة البعث ،قسنطينة ،الجزائر ،دت

- إبن عذارى المراكشي

\*البيان المغرب في أخبار الأاندلس والمغرب ،تحقيق:ليفي بروفنسال و ج س كولان ،ط3 ،ج1 ،دار الثقافة ،بيروت 1983.

#### -بن عمار أحمد

- \*نحلة البيب ، تحقيق :محمد بن أبي شنب ، مطبعة فونتانة ، الجزائر ،1904، ص39.
  - -الغبريني : أبو العباس أحمد بن أحمد (ت 704 هـ/ 1304م
- \*عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية ، تحقيق رابح بونار ، الطبعة الثانية، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، الجزائر ،1981،
- \*عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية ، حققه و علق عليه عادل نويهض الطبعة الثانية ، منشورات دار الآفاق الجديدة ، بيروت 1979

## -الغزي نجم الدين

\*الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة ،تحقيق : جبرائيل سليمان جبور ،ط2،ج1، منشورات دار الآفاق الجديدة ، بيروت .

## -الفكون عبد الكريم،

\*" منشور الهداية "في كشف حال من إدعى العلم والولاية ،تقديم وتحقيق: أبو القاسم سعد الله ،ط1،دار الغرب الإسلامي ، بيروت 1987.

## **-ابن فرحون** : برهان الدين (ت 711 هـ/ 1417 م)

- \*الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب ، دراسة و تحقيق :مأمون بن محي الدين الجنان الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان 1996.
  - **-ابن القاضى** : أحمد بن محمد بن أحمد (ت 1025 هـ/ 1616 م) 34-
- \* جذوة الإقتباس في من حل من الأعلام مدينة فاس ، دار المنصور للطباعة و الوراقة ، الرباط1973
- \*ذيل وفيات الأعيان المسمى ، درة الحجال في أسماء الرجال ، تحقق محمد الأحمدي أبو النور الطبعة الأولى ، دار التراث ، القاهرة 1971 .

- ابن قنفذ : أبو العباس أحمد القسنطيني ( ت 812 هـ/ 1327 م) 35-
- \*الوفيات ، حققه و علق عليه عادل نويهض ، اليبعة الرابعة ، منشورات دار الأفاق الجديدة بيروت ،1983
- \*"الفارسية في مبادئ الدولة الحفصية "، تقديم و تحقيق محمد الشاذلي النيفر و عبد الجبد التركي الدار التونسية للنشر،1968.

## -القرافي: محمد بن يحي بن عمر

- \*توشيح الديباج وحمية الابتهاج"، تحقيق علي عمر، الطبعة الأولى ، مكتبة الثقافة الدينية القاهرة -القلقشندي: أبو العباس أحمد
  - \*"صبح الأعشى في صناعة الإنشى "، المطبعة الأميرية بالقاهرة 1915
    - القشيري أبو القاسم بن هوازن ت465هـ
    - \* الرسالة القشيرية، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1998.
      - -كنعان محمد بن أحمد

،وفيات الأعيان والمشاهير ، ط1،مؤسسة المعارف ،بيروت ،لبنان ،1998 أبو إسحاق بن موسى الشاطبي، الإفادات والإنشادات ، تحقيق: محمد أبو الأجفان، ط 2، مؤسسة الرسالة، - ابن مريم : أبو عبد الله محمد بن أحمد (كان حيا 1014ه 1605م)

- \*البستان في ذكر الأولياء و العلماء بتلمسان ، و قف على طبعه و اعتنى بمراجعة أصله محمد بن أبي شنب ،المطبعة الثعالبية ، الجزائر 1908
  - ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الأنصاري
  - \*لسان العرب ، دار صادر ، بيروت ، لبنان ،د ت.
    - -مخلوف : محمد بن محمد
  - \*"شجرة النور الزكية في طبقات المالكية" ، المطبعة السلفية و مكتباتها ، القاهرة ، 1349 .

- -المراكشي: محي الدين عبد الواحد) ت 7ه / 13 م
- \*"المعجب في تلخيص أخبار المغرب" من لدن فتح الأندلس إلى آخر عصر الموحدين ، تحقيق محمد سعيد العربان ، الجمهورية العربية المتحدة ، القاهر ة،1963
  - -المقريزي أبو العباس أحمد بن على تقى الدين
  - \* السلوك لمعرفة دول الملوك ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط1 ، 1934م
    - -المقري أحمد بن محمد التلمساني

نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ، ج 3، تحقيق: إحسان عباس ، دار صادر ، بيروت، 1988

## مقدیش محمود

\* نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار ،تحقيق :علي الزواري و محمد محفوظ ،مج 1،ط1، دار الغرب الإسلامي ،بيروت ،1988

#### -(مؤلف مجهول)،

الإستبصار في عجائب الأمصار ، نشر و تعليق سعد زغول عبد الحميد ، دار الشؤون الثقافية العامة العراق .

#### -(مؤلف مجهول)،

رسائل موحدية-مجموعة جديدة ،تحقيق أحمد العزاوي ج1،ط،1،منشورات كلية أوع إ القنيطرة1995

- الأندلسي أبي عبد الله محمدبن محمد الوزير
- \* الحلل السندسية في أخبار تونسية ، تقديم وتحقيق : محمد الحبيب الهيلة ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت 1985، ط2، ص.

#### -الوادي آشي

\*برنامج ابن جابر الوادي آشي ، تقديم و تحقيق محمد الحبيب الهيلة ، جامعة أم القرى ، المملكة العربية -الوزان : حسن بن محمد الفاسي (ت 957 هـ/ 1552 م)

\*وصف إفريقيا ، ترجمه عن الفرنسية محمد حجي و محمد الأخضر ، اليبعة الثانية ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، لبنان 1983.

**-الونشريسي** : أبو العباس أحمد بن يحي (ت 914 هـ/ 1511 م) 50-

\*المعيار المعرب و الجامع المغرب عن فتاوي أهل أفريقية و الأندلس و المغرب ، خرجه جماعة من الفقهاء، بإشراف: مجمد حجي ، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية بالمملكة المغربية ، دار الغرب الإسلامي،1981

## -الورتلاني الحسين بن محمد

\* نزهة الأنظار في فضل علم التاريخ ولأخبار ، تحقيق : محمد بن أبي شنب ، مطبعة بيير فونتان الشرقية ، الجزائر ، 1968

## - المراجع:

إبن منصور عبد الوهاب

أعلام المغرب العربي ، ج2، الدار الملكية ، الرباط 1990

#### -برنشفك روبار

\*الدولةالصنهاجية تاريخ إفريقية في عهد بني زيري من ق10ألى ق12م،نقله:حمادي الساحلي، ج2

-بروفنسال ليفي ،الاسلام في المغرب والاندلس، ترجمة محمود عبد العزيز سالم ومحمود صلاح الدين حلمي ، راجعه :لطفي عبد البديع ، مؤسسة شباب الجامعة ،الاسكندرية ،1990

-بن سالم ليليا \*الانتروبولوجيا والتاريخ -حالة المغرب العربي ،ترجمة :عبد الأحد السبتي وعبد اللطيف الفلق، دار توبقال للنشر ،المغرب

-البغدادي أبو الفوز محمد أمين "السويدي"

\*سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب ،ط1،دار الكتب العلمية ،بيروت ،1979

## –بوزياني الدراجي

\*القبائل الامازيغية -ادوارها -مواطنها -اعيانها. ج1،دار الكتاب العربي،

#### **بورويبة** رشيد

\* الدولة الحمادية -تاريخها وحضارتها،ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر ،1977

-التواتى بومهلة ،

بجاية "حاضرة البحر ونادرة الدهر "،مراجعة :د . احسن بومالي ،دار المعرفة ،2010

## -حساني مختار

\*تاريخ الجزائر الوسيط ، ج1، دار الهدى للطباعة والنشر ، الجزائر ،2013

-الجزائري الشيخ بشيرضيف بن أبي بكر البشير بن عمر

\*فهرست معلمة التراث الجزائري -بين القديم والحديث-،مراجعة : عثمان بدري،الجزائر ،2007

#### **-حارش** محمد الهادي

\*التاريخ المغاربي القديم السياسي والحضاري منذ فجر التاريخ إلى الفتح الإسلامي ،مؤسسة الجزائر ،1992

## -الجيلالي عبد الرحمن

\* تاريخ الجائر العام، ج2 ،الجزائر،1982.

## حمودي عبد الله

الشيخ والمريد، ترجمة عبد الجيد جحفة، دار توبقال، 2000

## -دي طولة آناماريا

\*مظاهر المجتمع الفكري في المغرب الأوسط ،المبادلات الفكرية بين بجاية وتلمسان \*التبادلات بين تلمسان وبجاية في ق51ه،المبادلات الفكرية -بجاية تلمسان ،إشراف جميل عيساني و جحيش محمد، 2011

## -الزواوي أبو يعلى

\*تاريخ الزواوة ،مراجعة وتعليق :سهيل الخالدي ،منشورات وزارة الثقافة، الجزائر، ط، 2005 -زيدان يوسف محمد طه

\* الطريق الصوفي وفروع القادرية بمصر ، دار الجيل بيروت ، دط ،دت

-سليماني أحمد

\*تاريخ المدن الجزائرية ،دار القصبة للنشر ،الجزائر،2007

-سيدي موسى محمد الشريف

\* بجاية الناصرية ، تقديم: محمد الأمين بلغيث، دار كرم الله للنشر ، 2011

- سعد الله أبو القاسم

ابحاث واراء في تاريخ الجزائر ، ج4،ط2،دار الغرب الاسلامي ،2005

، تاريخ الجزائر الثقافي ، ج1

-صليبا جميل

\* المعجم الفلسفي ، ج 2 . دار الكتاب اللبناني 1982 ، بيروت .

-الصادق وعلى محمد (جمعية العلماء المسلمين)

\*فقهاء بجاية من خلال كتاب المعيار للونشريسي ،المبادلات الفكرية بين بجاية وتلمسان \*التبادلات بين تلمسان وبجاية في ق51ه،المبادلات الفكرية - بجاية تلمسان ،إشراف جميل \*التبادلات بين تلمسان م

عيساني و جحيش محمد، 2011

-الطمار محمد

\*الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج ، ديوان المطبوعات الجامعية ،2007.

- إبن عطاء أبو الفضل تاج الدين أحمد السكندري

\*إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، شرح: أحمد بن محمد الحسني ، الجزء الأول ، دار الفكر لبنان ، دط ، دت

#### -عويس عبد الحليم

\*دولة بني حماد "صفحة رائعة من التاريخ الجزائري"، ط 2مكتبة الإسكندرية،

-إبن عماد الحنبلي أبو الفلاح عبد الحي

،شدرات الذهب ، ج3، المكتب التجاري للطباعة والنشر ، بيروت ، لبنان

## -فيلالي عبد العزيز

\* المظاهر الكبرى في عصر الولاة ببلاد المغرب والأندلس، دار المعارف للطباعة والنشر ، سوسة ، تونس ،د ت

## -فرغلى على محمد

\*محاضرات في التصوف، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، 1975

## -القرقوطي ،معمر الهادي

\*جهاد الموحدين في الأندلس 541-1233م،دار الهمة للطباعة والنشر ، المجائر 2005

## -القاسمي الحسني عبد المنعم

\*أعلام التصوف في الجزائر-منذ البدايات إلى غاية الحرب العالمية الأولى،ط1،دار الخليل القاسمي،2006

## -بن قربة صالح وآخرون

\*تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر ،منشورات المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وثورة أول نوفمبر 1954، الجزائر

#### -كحالة عمر رضا

\*معجم المؤلفين-في التراث العربي تراجم مصنفي الكتب العربية ج3،دار إحياء التراث العربي بيروت ، لبنان ، دت

#### - كربخال مارمول

\*افريقيا ،تر:محمد حجي ومحمدالأخضر واحرون،مكتبة المعارف

#### -لقبال موسى

دور كتامة في تاريخ الخلافة الفاطمية -منذ تأسيسها الى منتصف ق(5ه/11م)، ج1،دار الامل للنشر والتوزيع ،الجزائر 2007

## -المدني أحمد توفيق

\*الجزائر،المطبعة العربية،1350هـ

\*حرب الثلاثمائة سنة بين الجزائروإسبانيا 1492-1792،دار البعث، الجزائري

#### - مفتاح خلفات

\*قبيلة زواوة بالمغرب الأوسط مابين القرنين(6هـ9ه/12م-15م)دراسة في دورها السياسي والحضاري، دار الأمل، تيزي وزو ،2011م

#### **-مؤنس** حسن

\*إبن بطوطة ورحلاته ،دار المعارف، 2003

## -المطوي محمد العروسي

\*السلطنة الحفصية-تاريخها السياسي ودورها في المغرب الاسلامي ،دار المغرب الاسلامي

## -الميلي مبارك بن محمد \*

تاريخ الجزائر -في القديم والحديث- تقديم وتصحيح: محمد الميلي ، ج2، المؤسسة الوطنية للكتاب

#### -إبن مخلوف محمد بن محمد

\*شجرة النور الزكية في طبقات المالكية ،دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان ، 1930

#### -نويهض ، عادل

\*معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، الطبعة الثانية 1182 ، مؤسسة ، نويهض الثقافية للتأليف و الترجمة و النشر ، بيروت ، لبنان

#### -النجّار عبد الجيد

المهديّ بن تومرت - حياته وآراؤه وثورته الفكريّة والإجتماعية وآثره بالمغرب، ط1،، دار المغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، 1983م

## ا.هانوتو و أ.لوتورنو

\* منطقة القبائل و الأعراف القبائلية ،ترجمة : مخلوف عبد الحميد، ج2، دار الأمل للطباعة والنشر، تيزي وزو ، 2013.

#### الهادي الهروي

القبيلة والإقطاع والمخزن،مقاربة سوسولوجية للمجتمع المغربي الحديث1844-1934،إفريقيا للشرق،المغرب

#### - المجلات والمقالات:

## . بعيزيق صالح

\*مدينتا بجاية و تونس في العهد الحفصى - نموذج أم نموذجان ، جامعة تونس:

- بونابي الطاهر ، "خطاب الشرف في المغرب الاوسط خلال العصر الوسيط ، مجلة عصور ، العدد 17-16، حوان - ديسمبر، 2010-2011، جامعة وهران

- بونار رابح ، عبقرية المشذاليين العلمية في بجاية -على عهدها الإسلامي -؛ مجلة الأصالة ، المرجع السابق

العربي إسماعيل ، بجاية عاصمة بني حماد الثانية ، مجلة الثقافة ،السنة الثالثة ، عدد 18ديسمبر /يناير 1973–1974

حركات إبرهيم ،"دور بجاية في الحضارة ، بجلة الأصالة ،العدد19السنة الرابعة ،1394هـ 1974م، عدد خاص ببحاية

حاجيات عبد الحميد ، أبو حمو موسى الثاني ، مجلة تاريخ وحضارة المغرب، العدد08/يناير 1970

#### الشاهدي، الحسن

\*الكشف عن الثقافة المغربية في عهد بني مرين ، مجلة دعوة الحق ، العدد 8 ، السنة 20،أوت 1979، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية ، الرباط

#### عالمة السيد

نظرة على تاريخ بجاية ، مجلة الأاصالة ، العدد19 السنة الرابعة ، 1394هـ 1974م، عدد خاص ببجاية

## -بريكة مسعود

\* علاقة النخب العلمية البجائية بالسلطة الحفصية "هيئة التدريس أنموذج، جامعة سطيف

## هاشمي مريم

\*علماء أسرة بني غبرين ودورهم في ازدهار الحياة الثقافية ببجاية ، جامعة تلمسان

#### مفتاح خلفات ،

الأدوار المجتمعية ومظاهر التكافل عند صوفية بجاية خلال العصر الوسيط، كلية الآداب والعلوم الاجتماعية - قسم التاريخ، جامعة المسيلة:

#### المختار الهراس

، القبيلة والدورة العصبية: قراءة في التحليل الخلدوني للمجتمع المغاربي، مجلة المستقبل العربي

#### -الرسائل الجامعية:

#### - هاشمي مريم

، العلاقات الثقافية بين مدينتي تلمسان وبجاية خلال القرن (7-9ه/13-15م) ، مذكرة لنبل شهادة الماجستيرفي التارخ الإسلامي ، تحت إشراف : أ.د لخضر عبدلي ، جامعة تلمسان ، 2011

خالدي رشيد ، ،دور علماء المغرب الأوسط في إزدهار الحركة العلمية في المغرب الأقصى خلال القرنين 7-8هـ/13-14م،مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الغرب الإسلامي في العصر الوسيط ، تحت إشراف :أ.د لخضر عبدلي ،جامعة تلمسان ،2011

#### -سيدي موسى محمد الشريف

\*الحياة الفكرية ببجاية من ق7ه الى بداية ق 10ه/13-م16رسالة لنيل شهادة الماجستير ، الشراف:أ د: عبد الحميد حاجيات ، جامعة الجزائر ، 2001

## عزوق اعبد الكريم

\*المعالم الأثرية ببحاية ونواحيها (دراسة أثرية)،مذكرة لنيل شهادة الكتوراه في الآثار الإسلامية ،تحت إشراف: أز د عبد العزيز لعرج ،معهد الآثار، جامعة الجزائر،2008 .

# الفهرس

## الفهرس

| لعنوان                                                    | الصفح |
|-----------------------------------------------------------|-------|
| قدمة:قدمة                                                 | Í     |
| لدخل: بجاية حاضرة علماء زواوة                             | 4     |
| 1-الموقع والأهمية1                                        | 5     |
| 2- بجاية في العهد الفينيقي2                               | 6     |
| 3- بجاية في العهدالروماني والوندالي                       | 7     |
| 4- بجاية في العهد الحمادي                                 | 9     |
| 5-بجاية في العهدالموحدي والحفصي                           | 12    |
| لفصل الأول: : قبيلة زواوة خلال العهد الحفصي               | 18    |
| 1 — مفهوم القبيلة                                         | 19    |
| 2-اصل التسمية                                             | 21    |
| 3- نسب زواوة                                              | 22    |
| 4-بطونها ومواطنها                                         | 26    |
| 5-مميزات قبيلة زواوة وعلاقتها بالسلطة الحفصية             | 28    |
| لفصل الثاني: اسهامات علماء زواوة في الحركة العلمية ودورها | 32    |
| 1–علماء زواوة في التصوف                                   | 36    |
| 1/1- مفهوم التصوف                                         | 36    |
| 2/1 -علماء التصوف الزواويين                               | 39    |

| 51  | 2–علماء زواوة في الفقه والكلام والحديث(العلوم النقلية)                                                           |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 54  | 3–علماء زواوة في القضاء                                                                                          |
| 58  | -4 علماء زواوة في الأدب واللغة والعلوم الأخرى                                                                    |
| 62  | 5-علماء زواوة في الحساب والمنطق والعلوم الأخرى                                                                   |
| 67  | الفصل الثالث: دور علماء زواوة في العهد الحفصي                                                                    |
| 68  | 1- دور علماء زواوة في الجانب السياسي                                                                             |
| 71  | 2- دور علماء زواوة في الجانب الديني و الثقافي                                                                    |
| 83  | 3- دور علماء زواوة في الجانب الإجتماعي                                                                           |
| 86  | 4- دور علماء زواوة في الجانب العلمي                                                                              |
| 89  | خاتمة                                                                                                            |
| 93  | ملاحق                                                                                                            |
| 107 | لبيبليوغرافيا                                                                                                    |
| 122 | الفهرسالفهرس المناسبين |

## ملخص:

تناولت هذه الدراسة دور علماء زواوة خلال العهد الحفصي (ق 7–15هـ) حيث ركزت هذه الدراسة على إسهامات علماء زواوة ببجاية في دفع الحركة العلمية في الفترة التي كانت بجاية تابعة للدولة الحفصية كما تحاول الدراسة إقتفاء أثرهم وإبراز من كانوا منهم في ظل النسيان والتعريف بهم لأنهم فخر لنا وهم يستحقون ذلك.

#### الكلمات المفتاحية:

زواوة العلماء - دور العلماء - في ظل الدولة الحفصية - الإسهامات الفكرية