الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة أبي بكر بلقايد -تلمسان-كلية العلوم الإنسانية والإجتماعية



تخصص: أنثروبولوجيا

أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه ل م د موسومة بـ:

### النايربين الماضي والحاضر

(دراسة أنثروبولوجية لاحتفالية آيراد بمنطقة بني سنوس أنموذجا)

إشراف:

من إعداد الطالبة:

د. عبد اللاوي ليندة

بوستين إلهام

#### لجنة المناهشة

| رئيسا        | جامعة تلمسان           | أستاذ          | أ.د. الكبار عبد العزيز |
|--------------|------------------------|----------------|------------------------|
| مشرفا ومقررا | جامعة تلمسان           | أستاذة         | أ.د. عبد اللاوي ليندة  |
| عضوا         | مرکز CRASC             | أستاذة بحث "أ" | د. سنوسي صليحة         |
| عضوا         | جامعة مستغانم          | أستاذ          | د. حمداوي محمد         |
| عضوا         | مركز الأندلسيات تلمسان | أستاذ بحث "أ"  | د. عميرات محمد أمين    |
| عضوا         | جامعة تلمسان           | أستاذ          | أ.د. منصوري مختار      |

السنة الجامعية :2022-2023م

## إهداء

إلى من أحمل إسمه بكل افتخار وكان دافعي الأول إلى الغالي أبي حفظه الله. إلى التي إقترناسمها بالجنة أمي الغالية أطال الله في عمرها.

إلى زوجي العزيز الذي كان لي نعم المعين.

إلى بسمة الدنيا الغالية إبنتي فرح.

إلى أزهار ربيعي وتاج عزي إخوتي.

إلى أصدقائي وصديقاتي. . . .

أهدي إليكم بحثي المتواضع.

إلهام

## الشــــكر

اللهم لك الحمد حتى ترضى ولك الحمد إذا رضيت ولك الحمد بعد الرضا.

أتقدم بوافر الشكر وعظيم الإمتنان إلى الأستاذة المشرفة "عبد اللاوي ليندة"،والتي لم تبخل علي بنصائحها وتوجيهاتها القيمة طيلة مراحل هذا العمل البحثي، وعلى صبرها وتفانيها معنا لك منا كل التقدير والمحبة والإحترام.

أشكر أساتذتي الأعزاء أعضاء لجنة المناقشة على قبولهم قراءة ومناقشة هذا العمل، لكم مني كل التقدير والإحترام.

أشكر كل الأسر بقرى بني سنوس على حسن ضيافتهم وطيب تعاملهم وعلى تعاونهم معنا، ومساهمتهم الكريمة في إثراء هذه الدراسة الأكاديمية.

كما لا يسعني في الأخير إلا أن أشكر كل من ساهم في دعمي، ومساعدتي لإتمام هذا العمل من قريب أو من بعيد .

لكم مني خالص الشكر والإمتنان، وجزاكم الله عني كل خير.

إلهام

# الفهرس

| الصفحة | الفهرس                                            |
|--------|---------------------------------------------------|
|        | إهداء                                             |
|        | الشكر                                             |
|        | الفهرس                                            |
| أ–د    | مقدمة                                             |
|        | الفصل الأول: المقاربات المفهمية والمنهجية للدراسة |
| 1      | أولا: الدراسة الإستطلاعية                         |
| 2      | 1-أسباب إختيار الموضوع                            |
| 3      | 1-1الأسباب الذاتية                                |
| 3      | 1-2 الأسباب الموضوعية                             |
| 4      | 2- أهداف البحث                                    |
| 4      | 3- الدراسات السابقة                               |
| 12     | 4- صعوبات البحث                                   |
| 12     | 5- المفاهيم الإجرائية                             |

| 24                                                 | ثانيا — الإشكالية                 |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 26                                                 | 1 - الإطار النظري:                |
| 27                                                 | -2-منهج الدراسة:                  |
| 28                                                 | 3- تقنيات البحث:                  |
| 28                                                 | 1-3 المقابلة                      |
| 29                                                 | 2-3 الملاحظة بالمشاركة            |
| 31                                                 | خلاصة الفصل                       |
| الفصل الثاني: طقوس الإحتفال بالأرض في شمال إفريقيا |                                   |
| 33                                                 | أولا :الأمازيغ                    |
| 33                                                 | 1-1 التسمية:                      |
| 34                                                 | 2-1 أصل الأمازيغ                  |
| 34                                                 | 1-2-1 الأصل الستامي               |
| 35                                                 | 2-2-1 الأصل الحامي                |
| 35                                                 | 2-1 الأصل الهندي الأوروبي         |
| 36                                                 | 4-2-1 الأصل المحلّي الإفريقي      |
| 37                                                 | ثانيا: اللّغة الأمازيغية وكتابتها |
| 39                                                 | 1-2 الدّين عند الأمازيغ:          |

| 40                                                      | 2-2 التّقويم الأمازيغي:                            |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| 43                                                      | ثالثا: الأسطورة وعجوزة الناير                      |
| 44                                                      | 1–3 عجوزة الناير                                   |
| 47                                                      | رابعا: الكرنفال والقناع في شمال إفريقيا            |
| 47                                                      | 1-4 شايب عاشوراء                                   |
| 48                                                      | 2-4 احتفالية بوجلود                                |
| 50                                                      | 3-4 احتفالية إسطمبالي                              |
| 52                                                      | 2–القناع                                           |
| 53                                                      | أنواع القناع                                       |
| 59                                                      | خلاصة الفصل الثّاني                                |
| الفصل الثالث: الناير بين الماضي والحاضر (دراسة تحليلية) |                                                    |
| 61                                                      | تمهيد                                              |
| 62                                                      | أولا :الإطار التّاريخيّ والجغرافيّ لمنطقة بني سنوس |
| 62                                                      | 1-1 موقعها الجغرافي                                |
| 62                                                      | 2-1 تضاريس المنطقة                                 |
| 63                                                      | 3-1 مناخ المنطقة                                   |
| 64                                                      | 4-1 أصل ساكنة المنطقة                              |

| 65  | 5-1 الإسلام في المنطقة                     |
|-----|--------------------------------------------|
| 65  | 1-6الإستعمار الفرنسي في المنطقة            |
| 66  | 7-1 التّجارة والصّناعات التّقليدية للمنطقة |
| 67  | 1-8 احتفالات المنطقة                       |
| 68  | ثانيا: البعد الثقافي                       |
| 71  | 1-2 المسرح                                 |
| 79  | 2-2 القناع                                 |
| 84  | ثالثا: البعد الاجتماعي                     |
| 91  | رابعا: البعد الرمزي                        |
| 92  | 1-4 النباتات الخضراء                       |
| 94  | 2-4 تنظیف البیت                            |
| 99  | 3-4 المأكولات                              |
| 108 | 4-4 الكركور ورقصة الولادة                  |
| 115 | حامسا: البعد الديني                        |
| 115 | 1-5 الولي                                  |
| 118 | 2–5 الصدقة                                 |
| 122 | 3-5 الفاتحة والدعاء                        |

| 126 | سادسا:البعد الفني              |
|-----|--------------------------------|
| 126 | 1-6 الرقص والغناء              |
| 128 | 6-1-1 وسط القرية               |
| 129 | 2-1-6 رفض الأهالي فتح الأبواب  |
| 129 | 3-1-6 دخول الموكب              |
| 134 | 2-6-الآلات الموسيقية والكرنفال |
| 139 | خاتمة عامة                     |
| 146 | قائمة المصادر والمراجع         |
| 157 | الملاحق                        |
|     | ملخص                           |

## مقدمة

تهتم الدراسات النّوعية في الأنثروبولوجيا ونخصّ بالذكر الأنثروبولوجيا الثّقافية بدراسة السّلوك الإنساني الذي يكتسبه الفرد من خلال ممارساته ومعاملاته مع أفراد مجتمعه، ذلك أنّه ليس بالإمكان فهم الثّقافة دون الإشارة إلى المجتمع البشريّ، ومن بين أبرز المواضيع الّتي تتناولها الأنثروبولوجيا الثّقافية هي الفنون الشّعبية الّتي تعدّ بمثابة الوعاء أو الخرّان الثّقافي الّذي تترسّخ فيه كل المكوّنات والسّمات الثّقافيّة كالرّموز الّتي تقوم الفئات الشّعبية بخلقها والإبداع فيها؛ وفي المحصّلة كلّ ذلك ماهو إلّا أداة للتّعبيرعن الميول والمشاعر فتساهم بشكل كبير في تحديد الهويّة والكيان الثّقافي وتُبرز ذاتيّة المكان وخصوصيّة المجتمع ومحتواه التّاريخي.

ومن هذا المنطلق يمكننا القول أنّ الاحتفال بالنّاير أو ما يُعرف برأس السّنة الأمازيغيّة يحظى بمكانة خاصّة في المنطقة المغاربيّة على اعتبارها ممارسة قديمة تحمل دلالاتٍ ثقافيّةٍ ورمزيّة ترتبط بالنّشاط الفِلاحيّ على اعتبار أنّ الإنسان المغاربي كان مرتبطا ارتباطًا كبيرًا بالأرض، ممّا دعانا إلى محاولة البحث في طقوس وممارسات هذه الاحتفاليّة والكشف عن الخصوصيّة التّاريخية وكيفيّة تصويرها في المخيال الأمازيغي.

إنّ الاحتفال بالنّاير من عادات وممارسات الجتمعات الزّراعية القديمة فهو يشكّل نقطة لبداية التّقويم الزّراعي الشّمسي لذلك يُطلق عليه باب السّنة الجديدة، ويعتبر أوّل احتفالية شعبية تقوم على إحياء الرّابط بين الأرض والفلّاح، ويُدرَج تاريخ الاحتفال بالنّاير في الثاني عشر من شهر جانفي في كلّ سنة وقد جعلت منه السّلطات الجزائرية مؤخرا عيدا رسميًّا، ورغم كون

معنى هذه الاحتفالية واحدًا إلّا أغّاتختلف في ممارساتها وطقوسها من منطقة إلى أخرى فما نجده في المجتمع الستنوسي يُطلق عليه "كرنفال آيراد" ويجمع بين الفُرجة والمسرح، ذلك أنّ كرنفال آيراد واحدا من العروض المسرحيّة القديمة الّتي لجأ إليها الإنسان للتّعبير عن أفراحه وآلامه بطريقة نَكتويّة ودراميّة من خلال ألبسة وأقنعة حيوانيّة مخيفة وهذا النّوع من الفرجة الشّعبية أو المواكب والمساخر الشّعبية بالأقنعة يمكن إدراجه في خانة ما يمكن تسميته بالشّبه مسرح.

يعرف شمال إفريقيا تنوعًا احتفاليًّا تنكّريًّا يحمل عدّة أسماء ويُقام في مناسباتٍ مختلفة وهي: بوجلود، بولبطاين، شايب عاشوراء، سبيبة؛ إسطمبولي، وكلّها تتزامن مع تعاقب الفصول وتجدّد الحياة عند النّباتات، ولكن مع التّغيرات والتّحوّلات الاجتماعيّة والثّقافية الّتي مسّت بنية المحتمع السّنوسي حدث تغيير في واقع احتفالية النّاير وكرنفال آيراد، فقد ساهمت الأحداث الفاصلة في تاريخ الجزائر والّتي امتدت من المرحلة الاستعماريّة الى العشريّة السّوداء ومن ثم الى المرحلة الراهنة أين أصبحنا نشهد انتشارا كبيرا للتّعليم ضمن حيل جديد أحدثتغييرات كثيرة في الممارسات الشعبية بشكل عام وما يتعلق بصيرورة الاحتفال بالناير وما يواكبه من طقوس وتمثلات على وجه الخصوص.

وعليه سنحاول في هذا البحث القيام بدراسة أنثروبولوجيّة تحليليّة لاحتفاليّة النّاير وكرنفال آيراد من خلال رصد مختلف التحوّلات والتغيّرات التي طرأت على مستوى الممارسات والطّقوس والسّلوكات وكذا محاولة اجراء مقارنة لجحريات هذه الاحتفالية بين الماضي والحاضر، وللوصول إلى هذه النتيجة قسّمنا بحثنا هذا إلى ثلاثة فصول:

الفصل الأوّل تطرّقنا فيه إلى الإطار المنهجيّ الّذي يتضمّن أسباب اختيار الموضوع، أهداف البحث، الدّراسات السّابقة، إشكاليّة البحث وفرضيّاته وبعدها قمنا بتحديد المفاهيم الإجرائيّة وأدوات البحث وأخيرا نظرّية بحثنا.

أمّا الفصل الثّاني فقد خُصّص للدّراسات التّاريخية حول الأمازيغ (أصولهم، لغتهم، ديانتهم)، كما قمنا بتتبّع المسار التّاريخي لمسخرات وكرنفالات القناع في شمال إفريقيا.

وفي الفصل الثّالث تناولنا الملامح العامّة لمنطقة البحث بالاعتماد على الدّراسات التّاريخية والثّقافية للمنطقة وبذلك جاء متضمّنًا العناصر التّالية:

-الموقع الجغرافي.

-أصل الستكان.

-الإسلام في المنطقة.

-الاستعمار الفرنسي في المنطقة.

-المناسبات الاحتفاليّة والصّناعات التّقليديّة.

أمّا الجانب الثّاني تضمّن الدّراسة التّحليليّة للاحتفاليّة فاعتمدنا فيه على تحليل ما تحصّلنا عليه في الميدان وقد قسّمنا عملنا إلى أبعاد جاءت على النّحو الآتي :

-البعد التّقافي (المسرح، القناع).

- -البعد الاجتماعي.
- -البعد الدّيني (الوليّ، الصّدقة، الدّعاء).
- -البعد الرمزي (النباتات الخضراء، تنظيف البيت، المأكولات، الكركور ورقصة الولادة).
  - -البعد الفني (الغناء والآلات الموسيقيّة، الرّقص والكرنفال).
  - -وأخيرا عرض نتائج الدّراسة وتحليلها ومناقشة الفرضيات ثم الخاتمة.

## الفصل الأول

المقاربات المفاهيمية

والمنهجية للدراسة

#### أوّلا: الدّراسة الاستطلاعيّة

إنّ كلّ باحث ملزم بهذه المرحلة في دراسته البحثيّة كما تسمّى بالدّراسة الكشفيّة أو التّمهيديّة، والّتي تساعده في ضبط المفاهيم الأساسيّة لبحثه وتحديد أدوات جمع البيانات والمناهج الّتي ترتبط بموضوع البحث.

وتعتبر هذه الخطوة مرحلة أساسيّة في البحث العلميّ خاصّة البحوث الاجتماعيّة والأنثروبولوجيّة، كونما تسمح للباحث بمعرفة مدى قابليّة موضوعه للبحث، كما تمنحه فرصة التّعرّف على مجتمع البحث وأفراده، وعليه فبعد اختيارنا لموضوع احتفاليّة النّاير بين الماضي والحاضر كانت خطوتنا الأولى هي القراءة المكتّفة والجمع البيبليوغرافي للمواضيع التي اهتمّت بدراستنا سواء من قريب أو بعيد، كما قمنا بإعدادٍ أوّلي لدليل المقابلة للتّحقّق من إمكانية تطابقه مع مجتمع البحث.

وبهذا قمنا بدراستنا الاستطلاعية ابتداءًا من تاريخ الثاني والعشرون من شهر ديسمبر 2018 ولمدة أسبوع كامل، أي قبيل موعد الاحتفاليّة التي تهمنا وبذلك تمكّنا من معاينة بعض التحضيرات الأولية للاحتفالية وحضور العديد من الممارسات والطّقوس الّتي تسبق موعد الاحتفاليّة سواء فيما يخصّ اعداد الأزياء الّتي تُعرض بموكب آيراد، أو التحضيرات التي تقوم بحا المرأة السّنوسيّة في إطار العادات والتقاليد الخاصّة بهذه الاحتفاليّة بالمنطقة.

وقد مكتنا ذلك أيضا من التعرف أكثر على ميدان الدراسة وكذا اجراء الاتصالات الأولية مع مجموعة من المخبرين والمبحوثينمن أهالي المنطقة. قمنا أيضا باستغلال هذه المدة الوجيزة لمحاولة بناء وتوطيد العلاقات معهم في سبيل التمهيد لدراستنا الميدانية من أجل رصد مختلف التعيرات والتحوّلات التي طرأت على الاحتفاليّة.

وعليه بدأت دراستنا الميدانيّة الفعليّة بعد التّأكّد من جاهزيّة موضوعنا وتحقّقه في الميدان، وقد دامت لأربع سنوات (من ديسمبر2018إلى جانفي 2022)، ورغم أنّ طقوس الاحتفاليّة تقام مرّة واحدة في السّنة إلّا أنّ عملنا الميدانيّ لم يقتصر على هذا التّاريخ من كلّ سنة، بل استمرّت المقابلات طيلة أيّام السّنة كون أبناء المنطقة ممن يحتفلون بهذه المناسبة على دراية تامّة بكلّ التّفاصيل الّتي غالبًا ما تتكرّر ويُعاد إحياءها دونما تغيير جذري فيها؛ ماساعدنا على تكثيف دراستنا والحصول على معلومات دقيقة تخصّ الاحتفاليّة وطقوسها سواءًا في الماضي أو الحاضر.

#### 1-أسباب إختيار الموضوع:

إنّ لكل موضوع دراسة أسباب تدفع الباحث للغوص في عمليّة البحث، وموضوع احتفاليّة النّاير أو رأس السّنة الأمازيغيّة من المواضيع الّتي تحمل بين ثناياها دلالات وممارسات ثقافيّة ورمزيّة وبالأخص مع اقترانها بكرنفال آيراد كما هو معروف في منطقة بحثنا.

إنّ ما دفعنا بشكل أساسيّ لدراسة هذا الموضوع والولوج في عمق تفاصيله هو حضورنا المتكرّر لاحتفاليّة النّاير ومشاهدة العديد من الممارسات والسّلوكات الّتي أثارت فضولنا ومن ثُمّ

القيام بعمليّة البحث والاستقصاء والتّحليل، وعليه كان من أسباب اختيارنا لموضوع احتفالية النّاير كالتّالي:

#### 1-1 الأسباب الذّاتية:

الانتماء للمنطقة هو أحد أبرز اهتمامنا بالموضوع فهو يمّسنا بشكل مباشر. -1

2-أهميّة الكشف عن الدّلالات الرّمزية والثّقافية التي تختص بما الأنثروبولوجيا لاحتفاليّة النّاير وكرنفال آيراد.

3-الرّغبة في معرفة مدى تأثير التّغيّرات الاجتماعيّة والثّقافية على ممارسة احتفاليّة النّاير في المحتمع السّنوسي.

#### 1-2 الأسباب الموضوعيّة:

إضافة إلى الدوافع الذّاتية هناك أسباب موضوعيّة تتمثّل في:

1-أهميّة هذه الاحتفاليّة في الحفاظ على الموروث الثّقافي للمنطقة.

2-يندرج موضوع بحثنا ضمن إطار تخصّصنا الأكاديميّ الأنثروبولوجيا الثّقافيّة والاجتماعيّة الأمر الّذي سهّل علينا عمليّة البحث والتّحليل.

3-تسليط الضّوء على السّياق التّاريخي لهذا الاحتفال والبحث في أصول هذه الظّاهرة.

#### 2- أهداف البحث:

لكل موضوع بحث أهداف يسعى الباحثون إلى تحقيقها وهذا ما ساعدنا في موضوعنا على رسم معالم وأبعاد البحث بشكل محدد، وإنّنا نهدف من خلال دراستنا هذه إلى:

1- التّعريف بالمحتمع السّنوسي وإبراز خصائصه العرقيّة والتّقافيّة.

2-الرّغبة القويّة في دراسة وتفسير الممارسات والطّقوس الموجودة في الاحتفاليّة.

3-التّقرّب أكثر من ممارسي الاحتفاليّة والكشف عن الثّابت والمتغيّر في طقوسها.

4-محاولة إعطاء صورة واضحة عن الاحتفاليّة لكلّ من يسمع بها أو يقرأ عنها لترسيخها ضمن الموروث الثّقافي اللّامادي للمجتمع السّنوسي.

#### 3- الدراسات السّابقة:

تعدّ الدّراسات السّابقة مرحلة مهمّة بالنّسبة للباحث فهي تلقي له الضّوء على جوانب المشكلة الّتي هو بصدد البحث فيها والّتي لا تزال في حاجة إلى البحث فيها من زوايا أخرى، أومنأهم الدراسات التي ساعدتنا في بناء هذا البحث وفهم مجالات الطقوس ودلالاتها، حيث نذكر منها:

<sup>1</sup> نادية سعيد عيشور، وأساتذة آخرون، منهجية البحث العلمي في العلوم الإجتماعية، مؤسسة حسين راس الجبل للنشر والتوزيع، ط1، 2017، ص94.

الدّراسة الأولى: هي كتاب الباحث "إدموند ديستان" و"بن حاجي سرّاج "بعنوان النّاير لدى بني سنوس (بني سنوس في النّصف الأوّل من القرن العشرين)، ركّزت الدّراسة على العادات والتّقاليد الزّراعية فهو يشرح من خلال هذا الفصل احتفالات النّاير في بني سنوس ويقارنها باحتفالات أخرى كالموجودة في تلمسان وندرومة.

كما يتحدّث أيضا عن الممارسات والطّقوس الّتي تُمارس في أيّام النّاير من مأكل ومشرب وجلب أنواع معيّنة من النّباتات والامتناع عن بعض الأعمال أ، والّتي يرى أخّا تعدّ تعبيرا عن معتقدات معيّنة قديمة، كما يتحدّث عما يجري في احتفاليّة النّاير من ألعاب وأقوال فيجد لها شبيهًا وهو ما يحتفل به الفراعنة وآلذي يسمّونه بالنّيرو، فهناك تشابه في الممارسات والطّقوس.

أمّا الجانب الثّاني لدراسته كان بعنوان "الأعياد والعوائد الموسميّة لدى بني سنوس" فتحدّث فيها عن عادات وتقاليد المنطقة في هذه المواسم والّتي قسّمها إلى ثلاثة أقسام وهي "الحسوم"و"النطح" و"النيسان" كما يصف عادات وتقاليد المجتمع السّنوسي المتنوّعة والّتي تحكمها مناسبات معنة.

أمّا الدّراسة الّتي قام بها بن حاجّي سرّاج في نفس الكتاب فكانت تحت عنوان "الشّتاء لدى فلّاحي بني سنوس" واحتفالات النّاير في بني سنوس، حيث يقوم بوصف الاحتفاليّة لدى أهالي المنطقة والتّحضيرات الّتي تجهّز قبل حلول الاحتفاليّة بأشهر، ويشير إلى العادات

اإدموند ديستان، وبن حاجي سراج، بني سنوس في النصف الأول من القرن العشرين، عناصر من الثقافة الشعبية، ترجمة محمد عمداوي، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران 2011، ص22.

والتّقاليد الّتي يستقبل بما سكّان بني سنوس السّنة الجديدة فنجد تغييرًا في الموقد واستبدال الأواني الفحّاريّة القديمة بأواني جديدة والامتناع عن بعض الممارسات.

وبحلب الخير للعائلة. يتعرّضهذا الكاتب أيضا إلى احتفاليّة النّاير في قرية "زهرا وتافسرة" محاولًا إبراز وحلب الخير للعائلة. يتعرّضهذا الكاتب أيضا إلى احتفاليّة النّاير في قرية "زهرا وتافسرة" محاولًا إبراز الخصائص المميّزة لكلّ احتفاليّة، حيث يرى أنّ الغاية الرئيسيّة وراء الاحتفال بالسّنة الجديدة هو الرّغبة في قضاء عامٍ سعيد ومبارك<sup>1</sup>، وطرد الأرواح الشّريرة والمصائب وجلب الخيرات والأرزاق. ومن جهة أحرى نجده يُرجع أصل هذه العادة إلى معتقدات سابقة للإسلام، ويرى أنّ تمثيل الحيوانات هو رمز للخصوبة الموجودة في مختلف الثقافات الإنسانيّة.

لقد مكّنتنا هذه الدّراسة من معرفة مدى تنوّع احتفاليّة النّاير في المجتمع السّنوسي خصوصا كرنفال آيراد الّذي تختلف تسميته من منطقة إلى أخرى، كذلك ساعدتنا على معرفة السّلوكات والممارسات الخاصّة بحذا الاحتفال والّتي تشترك فيها كلّ قرى ومداشر منطقة بني سنوس.

الدراسة الثانية: مصطفى ناجي بعنوان الدراسة الثانية: مصطفى ناجي بعنوان الدراسة الثانية: مصطفى ناجي بعنوان المسرح snousTlemcen حيث حدّد الكاتب للدّراسة ثلاثة فصول تناول في فصله الأوّل المسرح الجزائري وقارنه بالمسارح الأوروبيّة العالميّة متنقّلًا عبر مختلف محطّات المسرحيّة في المسرح الجزائري متناولًا أهمّ العقبات الّتي واجهته، أمّا الفصل الثّاني تناول فيه القناع في إفريقيا ومختلف الممارسات

الدموند ديستان، وبن حاجي سراج، بني سنوس في النصف الأول من القرن العشرين، عناصر من الثقافة الشعبية، المرجع السابق، ص28.

الّتي كان القناع مشاركًا فيها حيث أخذ أشكالًا مختلفة ومتنوّعة، فكان يُستعمل في الأعمال السّتحريّة لطرد الأرواح الشّرّيرة وأيضا في الاحتفالات الرّسمية أ، والفصل الثّالث والأخير تناول فيه كرنفال آيراد في قرية الخميس مبرزًا أصل هذه الممارسة وعلاقتها بأسطورة شيشناق، كما يحكي أيضا عن مجريات هذا الاحتفال وأهمّ التّجهيزات الّتي تُحضَّر من أجله.

لقد ساعدتنا هذه الدّراسة على ضبط مصطلح آيراد في منطقة الخميس والإحاطة بمدى علاقته بالفلّاح السّنوسي، كما أظهر لنا الباحث أنمّا عادة قديمة في هذا المجتمع والّتي تعود إلى السّكّان الأصليّين في المنطقة، ومن جهة أحرى ساعدنا على التّحليل المسرحيّ لآيراد من خلال مقارنتها بمختلف المسرحيّات الشّعبيّة الموجودة في المجتمع الجزائري.

الدراسة الثالثة: اهتمّت بالجانب المسرحيّ للاحتفاليّة وتجسّدت في للأستاذ"بن عيسى عبد الكريم"بعنوان" مسرح آيراد الاحتفاليّ:آليّات الحركة المرسومة". لقد اعتمد الباحث في بحثه هذا على المنهج التّاريخي بهدف تحديد الإطار الجغرافيّ والتّاريخي والثّقافي لمنطقة بني سنوس، في سبيل الفهم الدّقيق للاحتفاليّة الآيراديّة ومعرفة الجانب المسرحيّ للاحتفاليّة من خلال الاستعانة بالمسرحيّتين الآتيتين:

آيراديّة آهان-آيراديّة الخشبة المخفيّة وهذا ما ساعده في التوصّل إلى النّتائج الآتية:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mustapha Nedjai Ayred Ennayer Chez Les béni snous Tlemcen Editions Dalimen 2011 p16.

-أنّ المسرح الآيراديّ هو مسرح حقيقي وما يؤكّد كلامه هو أنّ هذا المسرح يقوم على مبدأ التّشخيص، بحيث أنّه لكلّ شخص دور ولكلّ دور قناع ولكلّ قناع صوت وإيماءة.

كما يرى أنّ التّمثيل الآيرادي يمثّل نوعًا من المسرح القائم على فنّ العرض الشّامل والّذي تتحسّد فيه عناصر التّمثيل والممارسة والمحاكاة المسرحيّة إلى درجة الاحترافيّة، فهو يعيش بنية الحياة الاجتماعيّة السّنوسيّة ويؤكّد أيضًا على أنّ الحياة السّنوسيّة لا يمكن أن تسير بدون هذه الاحتفاليّة فهي انعكاس لعادات وتقاليد أهالي هذه المنطقة أ، وهي تمثّل حدثًا اجتماعيًّا يقوم على المشاركة الجماعيّة والتّواصل الّذي يحمل في طيّاته مقاومة فنيّة وثقافيّة.

ويستنتج أيضًا أنّ الاحتفاليّة الآيراديّة فنّ من فنون التنويريّة الّتي تستهدف تحرير العقول من الاستلاب والتّغريب بالإضافة إلى أنّه يقوم على مبدأ تنويع اللّغات مثل الرّقص والغناء والشّعر والتّمسرح الدّرامي فهو يملك في طيّاته قابليّة فنّية ليتحوّل إلى فنّ مسرحيّ. وبهذا ختم الأستاذ أطروحته بقوله أنّ "الآيراديّة في مسرحها مثل الأرض العطشي الّتي تطلب الماء لينبت الزّرع الأخضر".

لقد أمدَّتنا هذه الدراسة بمعلومات عن مختلف النّواحي الجغرافيّة والتّاريخيّة لمنطقة بني سنوس بحكم أخّا الدّراسة الوحيدة الّتي تناولت موضوع كرنفال آيراد في شِقّه المسرحيّ ما سهّل

8

<sup>1</sup>بن عيسى عبد الكريم ،مسرح آيرادالإحتفالي آليات الحركة المرسومة ،رسالة لنيل شهادة الدكتوراه ،قسم الثقافة الشعبية ، ،تلمسان ،2008-2009، ص18.

علينا عمليّة التّفسير، كما ساعدتنا في البحث في بعض المصادر والمراجع الّتي اعتمد عليها اللهاحث.

الدراسة الرابعة: اهتمت هذه الدراسة بالجوانب الاحتفاليّة والطّقوسيّة لاحتفاليّة النّاير بالمجتمع الجزائري وخاصّة المجتمع التّبسّي، وهي عبارة عن أطروحة دكتوراه للأستاذة صحرة شعويّة بعنوان الطقوس الاحتفاليّة بالجزائر (احتفاليّة يناير أنموذجا)، دراسة أنثروبولوجيّة بولاية تبسّة، وقد اشتملت الدّراسة على جانبين، جانب نظري وآخر ميداني بهما مجموعة من الفصول: الفصل الأوّل من الجانب النّظري خصّصته الباحثة للمقاربة المفاهيميّة والمنهجيّة للدّراسة، أمّا الفصل الثّاني كان تحت عنوان تبسّة العادات والمعتقدات، الستمات الثّقافيّة والطّقوس الاحتفاليّة، والفصل الثّالث تناولت فيه مقدّمة في تاريخ يناير (المفهوم والظّاهرة)، وبالنّسبة للحانب الثّاني فقد محصوصيّة طحمّص للميدان حيث احتوى على فصلين تناول الفصل الأوّل طقوس يناير بين خصوصيّة النّسق الحكي ورمزيّة المضمون الدّلالي، والفصل الثّاني تناولت فيه الباحثة يناير من الظّاهرة الاّيراديّة الوطنيّة.

وقد جاءت أهمّ الأسئلة الّتي طرحتها الباحثة في إشكاليّتها على النّحو التّالي:

- ما الدّلالات الرّمزيّة لمنظومة الطّقوس الّتي تتضمّنها احتفاليّة يناير في المجتمع التبسّي؟
- ما هي تمثّلات أفراد الجحتمع المحلّى بتبسّة لطقوس احتفاليّة يناير في ظلّ ديناميكيّة للثّقافة؟
  - هل لزمنيّة تكرار طقوس يناير تأثير على ذهنيّة الأفراد وهويّاتهم في ظلّ حتميّة التّغير؟

أمّا فيما يخصّ المنهجيّة والتقنيّات الّتي اعتمدتها الباحثة فنجد أمّا وظّفت كلاّ من المقاربة البنائيّة؛ والوظيفيّة؛ والتّفاعليّة الرّمزية، كما اعتمدت الباحثة على مجموعة من الأدوات والتّقنيّات البحثيّة كالملاحظة بالمشاركة، والمقابلة مع الاعتماد على مجموعة من المخبرين وقد توصّلت الباحثة إلى مجموعة من المتائج وهي كالآتي:

- تُشكّل احتفاليّة يناير نموذجًا بنيويًّا رمزيًّا تفاعليًّا فريدًا ضمن شبكة من الدّلالات الرّمزية الرّمزية التي تتفاعل فيها كلّ مكوناتها.
- ترتبط حلّ الطّقوس الممارسة في احتفاليّة يناير بالرّموز الطّبيعيّة الّتي تشترك في مدلول مقدّس هو الخصوبة 1 وكذا التّقوية والحماية مثل الحنّاء والتّراب والملح والحجارة وأوراق الأشجار.
- يتضمّن الاحتفال بيناير عدّة أبعاد ومجالات منها الثّقافي والاجتماعي والسّياسي والدّيني بل وحتى الاقتصادي، وكلّها تعكس النّمط المعيشي والفكري والاعتقادي للفرد التّبسّي.
- وقد أفادتنا هذه الدّراسة في تشكيل صورة واضحة حول طقوس احتفاليّة النّاير في المجتمع الجزائري عامّة وارتباطها بالفلّاح الأمازيغي والأرض وعنصر الخصوبة، كما ساعدتنا على تحديد الأصول التّاريخيّة لظاهرة الاحتفال بالنّاير.

اصحرة شعوية، الطقوس الإحتفالية بالجزائر (إحتفالية يناير أنموذجا)، دراسة أنثروبولوجية بولاية تبسة، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه ل.م.د تخصص الأنثروبولوجيا، جامعة الشيخ العربي التبسي، كلية العلوم الإنسانية والإجتماعية، 2021، ص 210.

الدّراسة الخامسة: دراسة قامت بما الباحثة زهية بن عبد الله تحت عنوان: آيراد المعارف المهارات والطّقوس المتعلّقة باحتفالات النّاير في منطقة بني سنوس، وقد نُشرت بمحلّة العربيّة للثّقافة عدد 67 ديسمبر سنة 2021، تناولت الباحثة في هذه الدّراسة التّعريف بمصطلح آيراد ودلالاته الرّمزية في طقوس النّاير، كما أعطت صورة واضحة عن حيوان الأسد في الميثولوجيا والمخيال الثّقافي الشّعبي مستندةً في ذلك على مجموعة من القصص والحكايات الّتي تسرد بطولات رمزيّة لهذا الحيوان.

كما تعرّضت في دراستها إلى وصفٍ موجزٍ عن العرض الآيراديّ بمنطقة الخميس وباقي القرى كأولاد موسى، تافسرة وزهرة، وفي الأخير ختمت مقالها بأنّ الغرض من العرض الآيرادي هو الفرحة والترفيه، كما أنّه يحمل في مضمونه أيضا الإحتفاء بالعلاقة الّتي تربط الإنسان بالطبيعة وعنصر الخصوبة، بالإضافة إلى التّأكيد على أنّ الاحتفال كلّ سنة هو تحديدٌ للدّورة الزّراعيّة، والنّاير هو التّتويج النّهائي لها، فهو ممارسة طقوسيّة منذ حقبٍ قديمة تخصّ كلّ شعوب شمال إفريقيا، وسبب وجود النّاير بعروض آيراد هو المواجهة والتّصدّي لعوارض الزّمن.

لقد قدّمت لنا هذه الدّراسة معلومات تاريخيّة حول مصطلح آيراد وكُنهه في المخيال الشّعبي حيث ركّزت الباحثة على التّعريف بالفُرجة الآيراديّة ومقارنتها بباقي العروض في المنطقة، كما ساعدتنا على تحديد العلاقة الاحتفاليّة بين النّاير وآيراد.

11

أزهية بن عبد الله، آيراد المعارف، المهارات والطقوس المتعلقة بإحتفالات الناير في منطقة بني سنوس، مجلة العربية للثقافة، عدد 67 ديسمبر، 2021، ص191.

#### 4- صعوبات البحث: قد نلخص أبرز الصعوبات التي اعترضت بحثنا فيما يلى:

- صعوبة التعامل مع أهالي المنطقة على الرّغم من أنّنا أحد أفراد المحتمع المبحوث وقد تلقينا في أكثر من مناسبة المنظرات وعبارات استهزاء من بعض الافراد المحتمع السنوسي.

- كون هذه الاحتفاليّة لا تُقام الا مرّة واحدة في السّنة جعل من فرص حضورنا لهذه الاحتفالية تتقلص، ناهيك عن المرحلتين الحساستين التي مر بها المجتمع الجزائري ككل وهما مرحلة الحراك الاجتماعي ثم أزمة وباء كورونا اللتان تسببتا في انقطاع تام عن ممارسة هذه الاحتفالية طول تلك المدة.

#### 5- المفاهيم الإجرائيّة:

النّاير: يُطلق على هذا المفهوم عدّة تسميات فهناك من يطلق عليه النّاير أو يناير أو ينار وهذا حسب الخصوصيّة الثّقافيّة لكلّ منطقة.

مصطلح يناير هو كلمة بربريّة ذات أصل أمازيغيّ مأخوذة من شهر يونواروس وهو أحد الشّهور الرّومانية، وتنقسم الكلمة إلى ين-يون-يان ونقصد بها رقم واحد أي اليوم الأوّل من شهر النّاير 1.

12

اتحصلنا على هذه المعلومات من خلال محاضرة قام به الأستاذ عبد العزيز محبوب في مداخلة كان عنوانها آيراد من أنا التي كانت بدائرة المنطقة بتاريخ 2019/01/12.

أمّا من النّاحية الاصطلاحيّة فكلمة النّاير هي اسم لشهر وفي نفس الوقت اسم لما يعرف عند الفلّاح القبائليّ بالانقلاب الشّتوي، والّذي يمثّل اليوم الأوّل من العام في التّقويم الجولياني القبائلي، في المقابل تمثّل 13 جانفي السّنة الغريغوريّة حسب التّقويم الفرنسي، حيث أنه من هذا الشهر يُفتح العام الزّراعي الّذي يسبقه الحرث والّذي غالبا ما يكون في شهر أكتوبر.

كما يرى آخرون أنّه احتفال بالأرض والسّنة الزّراعية الجديدة فهو يمثّل بداية النّصف الثّاني للشّتاء وبداية المرحلة الثّانية للّيالي السّوداء، <sup>2</sup>حيث يحتفل به الفلّاح ويقوم بعرض كلّ منتجاته الفِلاحيّة ويستغرق هذا الاحتفال مدّة يومين تُمارس فيها مجموعة من الممارسات تختلف من إثنيّة إلى أخرى.

أمّا المفهوم الإجرائي الّذي نريد أن نشير إليه من خلال دراستنا هذه هو احتفاليّة النّاير في المجتمع السّنوسي والّتي تُوافق كل من 10-11-12 جانفي من كلّ سنة، بحيث تَقترن صحّة هذا الاحتفال بمرافقته احتفاليّة آيراد، والّتي تُمارس ليلًا وتتبعها استعراضات معيّنة بألبسة حيوانيّة مخيفة يتبعها رقص وغناء الجمهور في ساحات وأزقة المنطقة، وتستمر هذه الطّقوس لمدّة ثلاثة أيّام يستعرض فيها سكّان المنطقة كلّ المأكولات التقليدية والفواكه الجافّة، بالإضافة إلى صناعات تقليدية أخرى لأهالي لمنطقة، وتشكّل هنا هذه الاحتفاليّة مناسبة هامّة تتحدّد من خلالها العديد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Camille la coste -Djardin,Dictionnaire de la culture berbére en kabylie,Editions la découvert, paris, 2005, p369.

المصطفى فرحات، طقوس وعادات أهل أبزو، المعهد الملكي لثقافة الأمازيغية، ط 3، 2007، ص51.

من النّشاطات والعادات المتوارثة والّتي تتعلّق بالحياة العامّة لهذا الجحتمع، ومن جهة أحرى ارتباطها بالأرض وبداية زمن فلاحى جديد.

آيراد: تعدّ هذه الكلمة بربريّة الأصل فهي تحمل في المعجم الأمازيغي عدّة معاني منها آر، إيزم آيراد، وهي أسماء لحيوان الأسد<sup>1</sup> في اللّغة العربيّة أمّا في المنطوق الشّعبي فتعني السّبع.

أمّا من النّاحية الاصطلاحيّة فيعتبرها مصطفى ناجي: (بأنمّا طقوس نشأت من خلال احتفاليّة النّاير، وهي في الأصل طقوس زراعيّة تُمارس ليلًا، وغالبًا ما يُحتفل بما في باب السّنة ويعني ذلك الانقلاب والاعتدال، كما تمدف إلى تليين الطّبيعة لجعلها أكثر تساهلًا وأكثر خصوبة ويُعرف هذا الاحتفال من خلال ممارسة طقوس كان يسمّيها الفلّاح البربري بالشّخصيّات المقنّعة ويُعرف هذا الاحتفال من خلال ممارسة طقوس كان يسمّيها الفلّاح البربري بالشّخصيّات المقنّعة التي تَلبِس جلود الحيوانات وتظهر بمظهرٍ مُخيف وتقوم بالتّحوال عبر المنازل وجمع المؤونة من الحاصيل الزّراعية الخاصّة بهذه السّنة لمساعدة الفقراء والمحتاجين).

ومن ناحية أخرى لا ننسى أنّ شخصية آيراد تتجلّى في حيوان الأسد، هذا الأخير الّذي يحمل رمزيّة خاصّة منذ الحضارات الغابرة، فالأسد عبر العصور يُجسِّد صفات القوّة والشّجاعة والخلود، ولطالما كان السّلطة الحامية لكلّ الشّعوب<sup>3</sup>، فهو في القصص المرويَّة ملك الحيوانات

اعثمان سعدي، معجم الجذور العربية للكلمات الأمازيغية البربرية، دار الأمة الجزائر، ط1، 2007، ص د.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mustapha Nedjai Ayred Ennayer Chez Les béni snous Tlemcen Editions Dalimen 2011 p35.

قيليب سيرنج، ترجمة عبد الهادي عباس، الرموز في الفن، الأديان والحياة، دار دمشق لنشر والتوزيع، ط1، 1995، ص86.

ولقب للمحارب الشّجاع المدافع عن شعوبه، كما استُخدم قناع الأسد في الممارسات السّحرية لامتلاكه خاصيّة تخويف قوى الشّر سواء أكانوا بشراً أو آلهة، كما يمثل نعتًا للآلهة والملوك والأبطال الأسطوريّين ولذا لا تكاد تخلو مختلف الحضارات القديمة من يونانيّة ورومانيّة من تماثيل الأسود في معابدها ومداخل قصورها، وغالبًا ما تُنصب على مرتفع لتحرس الأماكن المهمّة وتقيها من الأرواح الشّريرة 1.

وعليه فإنّ السمات الّتي يتسم بها هذا الحيوان جعلته مقدّسًا في المِحيال الشّعبي، حيث نُسجت حوله العديد من الأساطير والحكايات الّتي أخرجته من صورة الحيوان العادي إلى صورة القوى الخارقة المخيفة<sup>2</sup>.

أمّا المفهوم الإجرائي فهو العروض الآيراديّة الّتي تُقام ليلًا في منطقة الخميس بعد صلاة العشاء ويمثّل هذا الدّور شخصيّة آيراد (الأسد) الّذي يعدّ قائد الاحتفاليّة ويُشترط أن يكون لديه قوة جسديّة وصوت قويّ حتى يحمل صفات الأسد الكبير، وأن تكون ملابسه مميّزة عن باقي المقنّعين الآخرين، حتى يُثير الخوف والرّهبة لدى الجمهور بحيث تكون أوامره مُطاعة ويكونَ بمثابة السلطة الحاكمة والحامية في المنطقة.

\_

<sup>1</sup> فيليب سيرنج، المرجع السابق، ص96.

أوشاطر مصطفى، الأسطورة في الثراث الشعبي الجزائري، أطروحة مقدمة لنيل دكتوراه دولة في الأدب الشعبي، تلمسان 2002-2003، ص282.

#### احتفاليّة:

مصطلح الاحتفاليّة حسب ابن منظور في كتابه لسان العرب مأخوذ من كلمة حفل أيّ الجتماع الماء في محفله نقول حفل الماء تحفل حفلا وحفولا وحفيلا ونجد أيضا حَفَلَ الوادي بالسّيْل 1.

وحَفَلَ القوم يحتفلون حفلًا واحتفلو أيّ اجتمعوا واحتشدو.

وكلمة الاحتفال مأخوذة من مصطلح غربي cérémonie من اللّغة اللّاتينيّة الّتي تعني المقدّس، والاحتفال يعني في جوهره مناسبة اجتماعيّة كأعياد الميلاد والرّواج والأعياد الوطنيّة<sup>2</sup>.

ويعرّفها باتريس بافي بأخّا كلّ احتفال بالعيد الّذي يسوده جوُّ من التّسلية والمرح والالتقاء فلقد كان الاحتفال مقدّسا ويحمل العديد من المعاني الرّمزية<sup>3</sup>.

وهناك تعريفٌ آخر يرى أنّ الاحتفال هو اللّحظة الأرحب الّتي تتحقّق فيها الفُرجة بما تتضمّنه من طقوس وممارسات تخلق جوًّا من التّحرّر من الضّغوط النّفسيّة والخروج عن القوانين4. ومنه نستنتج ممّا سبق أنّ الاحتفال هو مناسبة اجتماعيّة بَحمع النّاس في جوِّ من المرح والفُرجة

اإبن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي بيروت، 1999، مادة (ح ف ل)، ص932.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ماري إلياس وحنان قصاب، المعجم المسرحي، مكتبة لبنان، بيروت، لبنان، ط1، 1997، ص03.

<sup>3</sup>ريمة شايب، مسرح عبد الكريم بين الإحتفالية وصناعة الفرجة (مسرحية باليل ياعين نموذجا)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة ماجيستير في الأدب التمثيلي، عنابة 2008-2009 ،ص14.

<sup>4</sup>المرجع نفسه، ص21.

بعيدًا عن ضغوط ومشاكل العمل والأسرة، كما تختلف الطّقوس حسب المناسبة المرحتفل بها من دينيّة، اجتماعيّة أو غيرها.

أمّا المفهوم الإجرائيّ الّذي نريد إظهاره من خلال دراستنا هو احتفاليّة آيراد الّتي تتوافق مع احتفاليّة النّاير في منطقة الخميس والّتي تُعدّ مناسبة هامّة لدى أهالي المنطقة، وتُعارس لمدّة ثلاثة أيّام من كلّ سنة، حيث تحتضن جوًّا من المرح والفُرجة يتبعها العديد من الممارسات الّتي تسبِق الاحتفالية يشارك فيها كلُّ من الذّكور والإناث السّنوسيُّون، والّتي تتجلّى في تقديم المأكولات الشّعبية وارتداء اللّباس الحيواني لشخصيّة آيراد، وما يُعطيها صِبغة الاحتفال هي العروض المسرحيّة لمؤكب آيراد من رقصات وأغاني وضحك وفُرجة كلّها توحى لنا بأنّنا أمام احتفال.

#### الوليّ الصّالح:

أشير لفظة الوليّ لغويّا إلى القرب، الدنو، وليت الأرض بالضم $^{1}$ .

والولي جمع أولياء التي تعني منه المحب، والصديق والنّصير ويُقال أوليته الأمر وبالكسر يعني الخطة والإمارة والسلطان.

ومصطلح الولي جاء من الفعل العربي ولى بكسر اللهم وفتح الياء بمعنى قرب، وولى بمعنى محكم وأيضا حماية شخص ما وكلمة الولي في الاستخدام العام تعنى الرّفيق والصّديق والمحسن، 1

المجد الدين محمد بن يعقوب، الفيروزبادي، القاموس المحيط، مكتبة تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بيروت لبنان، ط8، 1326هـ-2015، ص1399.

والمعنى ذاته نجده في القرآن الكريم في قوله تعالى: { ألا إنّ أولياء الله لا خوف عليهم والمعنى ذاته نجده في القرآن الكريم في قوله تعالى أيضًا: { إنّ ولي الّذي نزّل الكتاب ولاهم يحزنون } (سورة يونس الآية 62)، وفي قوله تعالى أيضًا: { إنّ ولي الّذي نزّل الكتاب وهو يتولّى الصّالحين } (سورة الأعراف الآية 196)، وعليه فإنّ الوليّ هو أحد شيوخ الإسلام ومن أولئك الّذين عبدوا الله ورسوله بإخلاص<sup>2</sup>.

لقد تعدّدت وتنوّعت تعريفات مصطلح الوليّ؛ منها من ينظر إليه من الجانب الصّوفي وآخر من الجانب العقائدي والاجتماعي، والّتي اخترنا منها ما يتوافق دراستنا، الجرجاني أيضا في كتابه يعرّفه بأنّه (العارف بالله أي الذي يمتلك حِسًّا صوفيّا ووجدًا دينيّا)3.

كذلك يُعرّف الوليّ بأنّه: (تلك الفئة من الشّخصيات الدّينية التي تحظى بتكريم خاصّ من حالي النّاس ولكنّها لا تنتمي إلى فئة الأنبياء أو غيرهم من الشّخصيات الدّينيّة المقّدسة)4.

كما يرى عبد الله التنستري أنّ الأولياء هم الّذين يتّبعون أمر الله وينتهون عمّا نهى الله ويتبعون عمّا نهى الله ويتبعون الرّسول، مكانهم مكان العلم والقدرة وحالاتهم التّفويض والتّسليم وحرى تعلم بحوله وقوته)1.

افاروق أحمد مصطفى، محمد عباس إبراهيم، التراث والتغير الاجتماعي (صناعة الولي)، دراسة أنثروبولوجية في الصحراء الغربية، ص33.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص33

المرجع السابق، ص34.

<sup>4</sup>عبد الحكيم خليل سيد أحمد، دراسات في معتقدات الشعبية، شركة الأمل للطباعة والنشر، ط1، 2003، ص149.

وخلاصة القول لا يخفى علينا أنّ الوليّ يحتلّ مكانة مقدّسة في المخيال الشّعبي، فهو كما يراه أبو قاسم سعد الله (حارسٌ للمدينة من العين ومن الغارات الّي تُصيب الإنسان فهو يُعدّ بمثابة القوى الحامية له<sup>2</sup>).

أمّا المفهوم الإجرائي الّذي خَصُّ به دراستنا هو الأولياء الصّالحون بمنطقة الخميس سيدي صالح، وسيدي أحمد، سيدي محمّد بن سعيد، حيث يُعدِّون حُرَّاسها وحُماتها وتقام حولهم العديد من الاحتفالات في مختلف المناسبات الّتي تكون فرصة لمساعدة الفقراء والمحتاجين، ويلعب الولي دورًا أساسيًّا في العروض الآيراديّة، حيث يعد أحد الأضرحة مكان التقاء المشاركين وأيضا نقطة انظلاق موكب آيراد، وهذا ما يفسر قوّة وقداسة الوليّ في المخيال الشّعبي لسكّان المنطقة فهو يمثّل لهم مكانًا وملجًا يُساعد في حلّ مشاكلهم، وعليه فإنّ انطلاق موكب آيراد من أحد الأولياء يضمن لهم الحصول على قداسة وبركة هذا الوليّ ونشرها في كلّ أرجاء المنطقة الّتي يمرّ بما الموكب، وأيضًا مشاركتهم الاحتفال بناير ما يضمن لهم الرّاحة النّفسية والرّوحية.

#### التّغيُّر الثّقافي:

يتفق علماء الاجتماع والأنثروبولوجيا على أنّ البيئة الاجتماعيّة والثّقافيّة والطّبيعيّة للإنسان تقوم على قاعدة التّفاعل المستمرّ للثّقافات، وينتج عنه تبادل ثقافيّ، ومن خلال هذا التّفاعل

ابن معمر بوخضرة، الولي في المخيال الشعبي (الطريقة القادرية في الغرب الجزائري نموذجا)، أطروحة مقدمة لنيل دكتوراه علوم في أنثروبولوجيا، تلمسان 2011-2012، ص36.

<sup>160</sup> علواهري ميلود، المقدس الشعبي (تمثلات، مرجعيات، ممارسات)، دار الروافد الثقافية، ط1، 2016، ص

يحدث التغيير بتأثير العوامل الطبيعية من جهة والعوامل النّاتجة عن النّشاط الإنساني من جهة أخرى والّذي يُحدث تغييرًا في سمة من سمات الثّقافة الأساسيّة، وهذا التّغيير ضرورة حتميّة ويساهم في التطوّر ومواكبة التّكنولوجيا وكلّ ماهو جديد1.

فنجد أنّ التّغيّر الثّقافي يُعدّ ظاهرة عالميّة في كلّ المحتمعات على احتلاف حظوظهم من حيث التّخلف أو التقدّم، من العزلة أو الانفتاح، ومن حيث القرب أو البعد<sup>2</sup>، وهنا يرى المفكّر هولتكراس Houltrees (بأنّ التّغير التّقافي والاجتماعي هو كلّ التّحولات الّتي تحدث في كلّ عنصر من عناصر الثّقافة سواء ماديّة كانت أم غير ماديّة بما في ذلك الفنّ والتّكنولوجيا والفلسفة والأذواق الخاصّة بكلّ من المأكل والمشرب"3.

ولا يبتعد مصطلح التغير كثيرًا عن مصطلح التحول فهما متقابلان ومتلازمان ويتناول هذا الأخير كل التغييرات التي تحدث في أي فرع من فروع الثقافة، فهو تغيير يمس كل أشكال وقواعد النظام الاجتماعي بما في ذلك الفنون والعلوم وكل هو من إنتاج الإنسان خاصة مع ظهور وسائل الإعلام والتكنولوجيا التي سهّلت عمليّة التغيير، والتي تعتبر أحد عواملها وهذا ما أكّد عليه المفكّر ليسلي وايت(Laislae wait)حيث يرى أنّ التّغيّر الثقافي هو تبدّل في القواعد الاجتماعيّة والفكرية، والتّقافية كما أنّ هذه العمليّة تتم عبر ثلاث زوايا وهي الزّاوية التّكنولوجيّة والاجتماعيّة والفكريّة،

اعبد الغني عماد، سوسيولوجيا الثقافة المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 2006، ص192.

<sup>2012</sup> والله ملحس إستيتية، التغير الإجتماعي والثقافي، دار وائل للنشر والتوزيع، ط2، 2008، ص79. المرجع السابق، ص76.

وتعدّ الزّاوية التّكنولوجيّة حاملًا ومقرّرًا بنسبة للزّوايا الأحرى)، وبمذا لا يمكننا ضبط مفهوم شامل لهذا المصطلح إلّا بالتّعامل معه ميدانيًّا، وهذا ما توصّلنا إليه في تعريفنا الإجرائيّ، فهو كلّ التّغييرات والتّحوّلات الحاصلة على مستوى احتفاليّة آيراد والنّاير والّتي مسّت السّلوكات والممارسات والطّقوس الخاصّة بهذه الاحتفاليّة ومثل مظهر القناع الآيرادي وأيضا التّغيير الحاصل على مستوى العروض الآيراديّة، وكلّها تقودنا إلى عقد مقارنة بين الماضي والحاضر، ورصد كلّ التّغييرات في الاحتفاليّة.

#### المعتقد الشّعبي:

يعد مفهوم المعتقدات الشّعبية من المفاهيم الشائكة في ساحة البحث لأنّه يحتمل عدّة معاني يصعب حصرها، وذلك لأخمّا تنبع من النّفس الانسانيّة الّتي تعبّر عنها، فنجدها عند المثقّف وغير المثقّف، وهي عبارة عن مجموعة التّصورات والأحاسيس الخاصّة بكلّ مجتمع ما يُصعّب عمليّة تحديد مفهوم واحد ووحيد لها، لكنّها تعني بالإجمال ما يعتقده البشر في أنفسهم بخصوص الآلهة والأرواح والأجداد والسّحر، ولهذا يراها العالم دافيد هيوم Daifed houm أنّ المعتقد هو إحدى عمليّات الفكر الأشدّ غموضًا فتنقسم الكلمة إلى قسمين في معناها اللّغوي:

<sup>1</sup> بياربونت، ميشال إيزار، ترجمة مصباح صمد، معجم الأثنولوجيا والأنثروبولوجيا، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط2، 2011، ص 862.

يعود مصطلح معتقد إلى الفعل (عقد) أي عقدَ الحبل بمعنى شدَّه وربطه وعقدَ قلبه على شيء أ، وبمعنى آخر كلّ ما يعتقده الإنسان من أمور الدّين والأخلاق أو السّياسة أو غيرها

والمعتقد يأخذ صفة الشّعبية لما يرمي إليه من العادات والتّقاليد والأفكار الخاصّة بكلّ مجتمع.

أمّا التّعريفات الاصطلاحيّة الّتي تناولت هذا المصطلح نجد الكاتب محمد جوهري (الّذي يرى بأنّ المعتقدات الشّعبية هي كلّ ما يؤمن به الشّعب فيما يتعلّق بالعالم الخارجي والعالم فوق الطّبيعي، فهذا المعطى يقبع داخل النّفس البشريّة عن طريق الكشف أو الرّوائية أو الإلهام لذلك ظلّت مقدّسة على مرّ الأجيال<sup>2</sup> مواكبةً كلّ تغيّر، وبهذا تُحصر المعتقدات في كلّ الأفكار والسّلوكات الّتي تخصّ جماعة معيّنة دون غيرها، والّتي غالبا ما يتمّ تصويرها في شكل آلهة وعبادات وطقوس، حيث تنبعث منها طاقة روحيّة تعينهم على الاستمرار في الحياة)، كما يرى فراس سوّاح (بأخمًا تأخذ مرتبة المقدّسات الّتي تربط بين العالم الإنسانيّ والعالم الرّوحي<sup>3</sup>).

ويعرّفها اسماعيل عبد الفتّاح (بأنمّا سلوك اجتماعي يحظى باهتمام وله قابليّة أقوى من العادات والتّقاليد، فهي مجموعة من الأفكار تتكوّن في المخيّلة الجماعيّة، ونجدها في مختلف المجالات ما يجعلها مختلفة ومتغيّرة حسب قداستها وجوهرها وهذا ما جعلها تأخذ صفة الشّعبية،

<sup>1</sup> إبن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي بيروت، ج9، 1999، ص 318.

<sup>2</sup> مد الجوهري، الدراسة العلمية للمعتقدات الشعبية، دار الكتاب للتوزيع، القاهرة، ج1، ط1، 1978، ص42.

<sup>3</sup> فراس سواح، الأسطورة والمعنى، دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية، دار علاء للنشر والتوزيع والترجمة، ط2، 2001، ص10.

وهي تتجلّى في كلّ من الأغاني الشّعبيّة والحكاية والألوان، وفي المجمل كلّ ما يحمل في جوهرة معاني ورموز تتّفق عليها الجماعة والّتي تلتزم بممارستها وإعلانها للنّاس<sup>1</sup>).

وكتعريف شامل لها يمكن القول بأنمّا عبارة عن بقايا أساطير اندثرت وبقي أثرها مستمرًا عبر العصور نتيجة تمسّك الإنسان بها، وخوفا من حدوث مكروه وطمعا في جلب الخير والرّزق فهي تكمن داخل كل إنسان سواء كان ريفي أو حضري مثقّف أو غير مثقّف.

أمّا فيما يتعلّق بالتّعريف الإجرائي للمعتقدات الشّعبية نقصد بما كلّ ما يخصّ تلك السّلوكات والممارسات الّتي أصبحت معتقدات بمرور الوقت في مخيال المجتمع السّنوسي، والّذي يمارسها في احتفاليّة النّاير والعروض الآيراديّة، ولا يستغني عنها ويلقّنها للأجيال اللّاحقة بإضافة بعض اللّمسات الجديدة على الممارسات لمواكبة التّغير الحاصل، وبذلك بقيت راسخة ومقدّسة لدى سكّان المنطقة فلبس القناع الحيوانيّ وانطلاق موكب آيراد بالقرب من الوليّ الصّالح، واستبدال كلّ ماهو قديم بما هو جديد أو الإضافة إليه، كلّها ممارسات نابعة من معتقدات مازالت حالدة في ذهن هذا المجتمع، والّتي تدلّ على إيمانه القويّ بكلّ موروثاته الفكرية والممارسة، وتلك الاستمراريّة والبقاء لها تحققان للأهالي مزيدًا الرّاحة والطّمأنينة النّفسيّة.

أفراس سواح، الأسطورة والمعنى، المرجع نفسه، ص155.

#### ثانيا - الإشكاليّة:

تعدّ الفنون الشّعبية مجالًا خِصبًا للبحث العلميّ، وخاصّة البحث الأنثروبولوجيّ باعتباره حقلًا متنوّعًا يتضمّن كلّ الممارسات الّتي يقوم بها الإنسان في شتّي مناحي الحياة سواء منها الاجتماعيّة أو الثّقافيّة أو العقائديّة، فهي الهويّة الّتي تعبّر عن الإنسان وتربطه بماضيه الّذي يحمل في طيّاته كلّ ما أبدعه من فنون واكتسبه من خبرات وعايشه من تجارب، والاحتفالات الشّعبية جزء لا يتجزّأ من تلك الفنون، وتُعدّ من بين الممارسات الأكثر انتشارًا في الأوساط الشّعبية وتختلف طبيعتها حسب الحاجة النّفسيّة والاجتماعيّة لها، ولعل من أبرزها احتفالات رأس السّنة الَّتي تعتبر مكوّن ثقافي لأخّا تُمارس بصفة مستمرّة ومنتظمة كلّ سنة، ذلك أنّ الاحتفال بالسّنة الأمازيغيّة في الجحتمع الجزائري له عدّة رموز ومعاني تختلف من منطقة إلى أخرى حسب المعتقد الشُّعبي، والَّذي يربطها بقيم تاريخيَّة وأبعاد غيبيّة، وما يميّز احتفاليّة النّاير في مجتمع بحثنا أنّما تحتضن في نفس الوقت كرنفال آيراد الّذي يُقام ليلًا ولمدّة ثلاثة أيّام تُمارس فيه طقوس معيّنة تحمل عدّة دلالات ومعاني تُحيلنا إلى عمق هذا الاحتفال.

إنّ كرنفال آيراد أو مايعرف بالعروض المسرحيّة لشخصيّات مقنّعة هي واحدة من المسخرات الكرنفاليّة الّتي عُرفت بها منطقة البحر الأبيض المتوسّط، والّتي ارتبطت بالاحتفال بالدّورة الزّراعية أو ما يُعرف بإله الزّرع في ثقافاتٍ غابرة.

لقد ارتبط التّفكير العقائديّ والأسطوريّ لدى الإنسان الأمازيغيّ بالطّبيعة الّي أثارت فضوله ونظر إليها على أخّا فضاء مليء بالألغاز، لذلك حاول التّقرّب منها واستعطاف القوى اللّامرئية حتى لاتؤذيه، إلّا أنّه وفي ظلّ التّغيّرات والتّحولات الّي طالت بُنى الجتمع الجزائري على اختلافها سواء الاجتماعيّة منها أو الثّقافية تغيّرت على إثرها بعض العادات والتّقاليد، ومن بينها احتفاليّة النّاير وطقوس آيراد، ونظرًا لأهميّة هذا الموروث التّقافي السّنوسي حاولنا الإحاطة بمختلف جوانب هذه الممارسة الشّعبية والتّظاهرة الاحتفاليّة، ورصد مختلف التّغيرات والتّحوّلات والتّطورات الي طرأت عليها وبهذا أشكلنا دراستنا في التّساؤل التّالي:

- كيف تؤثّر التّحوّلات والتّغيرات الاجتماعيّة والثّقافيّة على احتفاليّة آيراد في المجتمع السّنوسي؟

وقد دعمنا طرحنا ببعض التّساؤلات الفرعيّة:

- هل تغيرت احتفاليّة النّاير في ممارستها بين الماضي والحاضر؟
- ماهي أهم التّحولات الاجتماعيّة والتّقافية الّتي شهدتها الممارسات والسّلوكات في احتفاليّة النّاير وكرنفال آيراد؟

وللإجابة عن هذه التساؤلات اقترحنا الفرضيّات التّالية:

أولا- ساهمت التّحولات الاجتماعيّة والتّقافية الّتي عرفها المجتمع السّنوسي في تنمية الوعي الفكري والتّقافي لديه من خلال المحافظة على الممارسات والموروثات التّقليديّة ومن جهة أخرى مواكبة التّحولات الاجتماعيّة والثقافية.

ثانيا-إنّ مرور المجتمع الستنوسي بعدة أحداث تاريخيّة جعله يخضع بالضّرورة إلى الكثير من التّغيّرات الاجتماعيّة والثّقافية الّتي كان لها تأثير على تقاليد المنطقة بما فيها احتفاليّة آيراد.

ثالثا- الجيل هو المسؤول الأول عن تحوّل احتفاليّة آيراد وإفراغها من محتواها الثّقافي العقائدي إلى ظاهرة فرجويّة هدفها التّسلية وإفراغ المكبوتات.

#### 1- الإطار النظري:

إنّ احتفالات النّاير ظاهرة اجتماعيّة وثقافيّة يعيشها الجتمع الجزائري ككلّ، فهي تعكس لنا البعد الأمازيغيّ لهذا المجتمع بغضّ النّظر عن أبعادها الاجتماعيّة والتّقافية والعقائديّة، والّي تختلف من منطقة إلى أخرى حسب التمثّلات العامّة للمخيال الشّعبي لهذا الاحتفال، وعليه فان أيّ ظاهرة في الدّراسات الأنثروبولوجيّة تستوجب في دراستها لدى الباحث إطارا نظريا يُستند عليه لتسهل مهمّة التّقصيّي والوصول إلى الحقيقة، وبهذا ففي بحثنا نتعامل مع النّظرية الوظيفيّة الّي لتسهل مهمّة التّقصيّ والوصول إلى الحقيقة، وبهذا ففي بحثنا نتعامل مع النّظرية الوظيفيّة الّي أعطت منحنى آخر للدراسات الأنثروبولوجية فهي ترى المجتمع كوحدة كلّية تتكوّن من عدّة أجزاء تكمّل بعضها، حيث أنّه لكلّ منها وظيفة معيّنة سواء الدّين، المعتقدات والعادات، وهذا ما أكّده المفكّر برونسلاف مالينوفسكي (Bronislaw Malinowski) (أنّه لدراسة أيّ عنصر ثقافي

لابد من النّظر إليه ككيان كلّى وظيفي متكامل يُماثل الكائن الحيّ بحيث لا يمكن فهم دور وظيفة أيّ عضو فيه إلّا من خلال معرفة علاقته بأعضاء الجسم الأخرى $^{1}$ ، وعليه فلا يمكننا دراسة احتفاليّة آيراد دون معرفة وظيفتها في الجمتمع السّنوسي ودراسة كلّ الممارسات والعروض المسرحية والبحث في نشأتها والحاجة الدّافعة عند الأهالي لإقامتها، ولكن يبقى اعتمادنا على هذه النّظرية غير كاف، ذلك أنّ الوظيفية لا تعطى الجانب الرّمزي اهتمامًا كبيرًا، لذا ارتأينا أنّ النّظرية التّفاعلية الرّمزية تساعدنا بشكل كبير في فهم الاحتفاليّة بعمق وتحديد أنساقها الرّمزية لأنّ الاتِّحاه الرّمزي يهتمّ بالمعاني المتّصلة بكلّ ما تمارسه الجحتمعات الإنسانيّة الّتي تكون في شكل تفاعلات ورموز يتمّ تأويلها حسب المعنى الّذي يستخدمه الأفراد في حياتهم اليوميّة، وهذا ما يظهر في آيراد فلبس القناع من جلد حيوان والأغاني والرّقصات وبعض الطّقوس كلّها ممارسات لا يمكن لنا فهمها كباحثين إلّا بالتقرّب منها ومحاولة تأويلها واكتشاف البعد الرّمزي لها عن كثب، وبمذا قمنا في دراستنا بالاستعانة بهاتين النظريّتين للوصول إلى عمق معاني هذه الاحتفاليّة.

## 2- منهج الدّراسة:

يُعدّ موضوع بحثنا من المواضيع التي تبحث فيها الثقافة الشّفهيّة، بحيث لا توجد أي مدوّنات أو وثائق تسرد لنا حقائق عن هذه الاحتفاليّة الضّاربة في عمق تاريخ الثّقافة الأمازيغيّة، ما علينا ما علينا فرضت علينا فرضت علينا

الزهرة إبراهيم، الأنثروبولوجيا والأنثروبولوجيا الثقافية وجوه الجسد، النايا للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 2009ص33.

التعامل مع المنهج الوصفي التّحليلي وذلك لأنّ موضوع بحثنا يتطلّب منا وصفًا لمختلف ممارسات هذه الاحتفاليّة، وبالتالي ينبغي تدوين كلّ المظاهر بدقّة ومحاولة تفسيرها بطريقة موضوعيّة تسهّل لنا عمليّة الفهم والاستيعاب ومن ثمّ التّصنيف.

أما المنهج الثاني هو المنهج المقارن الذي يمكننا كباحثين من تحديد أوجه التشابه والاختلاف في السلوكات الممارسة في احتفاليّة النّاير والعروض المسرحيّة لآيراد، فلا يخفى علينا أنّ عمليّة المقارنة في بحثنا أساسيّة لأخمّا تساعدنا على رصد ومعرفة كلّ التغيّرات الّتي طرأت على المجتمع السنوسي خلال مرحلتيّ الاستعمار الفرنسي والعشريّة السّوداء، كذلك معرفة جملة التّغيّرات والتّحولات الّتي طرأت على احتفاليّة النّاير في مجتمع بحثنا.

#### 3- تقنيّات البحث:

إنّ طبيعة الموضوع والمصادر الميدانيّة هي الّتي تلعب دورًا أساسيّا في اختيار الأدوات والتقنيّات التي تساعد في جمع المعلومات وعليه كانت أهمّ التّقنيات المستخدمة هي:

## 1-3 المقابلة:

تعتبر تقنيّة المقابلة الوسيلة الأولى في دراستنا الميدانيّة والّتي ساعدتنا على الاتّصال المباشر بالممارسين الأصليّين لهذه الاحتفاليّة، بحيث اعتمدنا المقابلة الحرّة والغير الموجّهة وذلك لكسب ثقة المبحوثين وإعطائهم الحرّية الكاملة للإدلاء بآرائهم، فالمقابلة تعدّ من أهمّ التّقنيّات المستخدمة في بحثنا بحكم حدوث الاحتفاليّة لمرّة واحدة كلّ سنة، بالإضافة إلى كونما تسهّل مهمّة الباحث في

التقرّب أكثر من الفاعلين، وضبط بعض المصطلحات والمفاهيم الّتي لا يمكن ضبطها بمجرّد الملاحظة كذا ساعدتنا في الإلمام بمختلف جوانب هذه الاحتفاليّة وتحصيل المزيد من المعارف والاطلاع بعمق على بعض الخبايا نتيجة الفضول المعرفي للباحث الأنثروبولوجي حول ما يفكّر فيه النّاس أو ما يشعرون به من خلال التّفاعل المباشر بين الباحث والمشاركين والمخبرين في المنطقة الأمر الذي ساعدنا على تكوين رؤية مغايرة عمّا كانت عليه في أذهاننا في بداية البحث.

#### 2-3 الملاحظة بالمشاركة

يمتاز البحث الأنثروبولوجي بتقنية الملاحظة بالمشاركة حيث تسمح للباحث بمعايشة مجتمع بحثه والاندماج معهم لفهم ما حوله بعمق وتسجيل ملاحظاته بدقة، وهذا ما أشار إليه فرانز بواز، Franz Boas"إنّ الباحث الأنثروبولوجي مُلزم بفهم ثقافة مجتمع بحثه والّتي تنطلق من تعلّم لغته أ"، فهي الوسيلة الأساسيّة القّانية الّتي استخدمناها في بحثنا في الميدان، وتأتي أهمّيتها من ضرورة حضور هذه الاحتفاليّة والمشاركة في طقوسها لفهم ما لا يمكن فهمه لأي شخص فالباحث الأنثروبولوجي هنا ينصهر في مجتمع بحثه ويكون عضوًا مُمّارسًا مؤدّيًا لكافّة الطّقوس والنشاطات ما يضمن له الإلمام بمحتلف اتجاهات موضوع بحثه، كما تسمح له هذه المشاركة الرّبط بين المشاهد والمسموع والمحسوس، وعليه فالباحث هنا يؤسّس نوع من العلاقة العضويّة بالمجموعة

اعبد الله عبد الغني عماد، طرق البحث الأنثروبولوجي، المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية، مصر ط1، 2004، ص 103.

<sup>280.</sup> تاشيماز، طرائق البحث في العلوم الإجتماعية ،ترجمة ليلي الطويل، بترا للنشر والتوزيع ،ط1 ، 2004، ص

الّتي يرغب بدراستها، وهنا فقد حاولنا بدورنا الولوج إلى الميدان أسابيع قبل الاحتفالية والاندماج مع أهالي المنطقة حيث سمح لنا هذا الاندماج بإعداد خطة بحثيّة ميدانيّة تشمل كلّ ما يخصّ هذه الاحتفاليّة دون الظهور بمظهر الباحث بل أصبحنا عضو مشارك في الاحتفالية.

# خلاصة الفصل

حاولنا من خلال هذا الفصل إعطاء لمحة موجزة عن موضوعنا وأهم العناصر الّتي سنتطرّق اللها في بحثنا، وهي احتفاليّة النّاير في مجتمع بني سنوس والتي لا تقوم دون تجسيد كرنفال آيراد فهما متلازمان، هذا الأخير الّذي يحتل مكانة هامّة في المخيال السّنوسي ويحمل في طيّاته العديد من الرّموز والمعاني الّتي تلاشت مع الوقت بفعل التّغيرات الّتي حدثت على مستوى البنية الاجتماعيّة والثقافية للمجتمع السّنوسي.

# الفصل الثاني طقوس الإحتفال بالأرض في شمال إفريقيا

- \*الأمازيغ (أصلهم، موطنهم، ديانتهم، فرقهم...).
  - \*الأسطورة وعجوزة الناير.
  - \*الكرنفال والقناع في شمال إفريقيا.

## أولا: نسب الأمازيغ

#### 1-1 التسمية:

"الأمازيغ هم سكان شمال إفريقيا من منطقة سيوة بحصر شرقا إلى جزر الكناري بالمحيط الأطلسي غربا ومن حوض البحر الأبيض المتوسط شمالا إلى دول الصحراء الكبرى جنوبا، لُقِّبوا بتسمياتٍ متعددة فكلمة أمازيغ مفرد جمع إيمازيغن ومؤنثة تمازغيت، ويدلّ هذا المصطلح في اللّغة الأمازيغية الإنسان الحرّ النبيل أو ابن البلد، ويرى البعض أثمّا نسبة للأب الكبير للأمازيغ "أ، فقد وردت في العهد الإغريقي بصيغة "مازيس" Mazyes والتّحريف الذي كان في المصطلح ناجم عن صعوبة النّطق بكلمة أمازيغ، وقد كانت تُطلق هذه التّسمية على شعب قويّ أقلق الرّومان أمّا عرفه المفكّر اليوناني هيرودوت بكلمة "ماكسيس" Maxyes، وأطلق المصريون القدماء عليهم تسمية "المشوش" أمّا جيرانهم الرومان فقد تعدّدت تسمياتهم لهذا الشّعب من نعتهم عليهم تسمية "الم الموريتانيينوالرّبيو وحتى البرابر" قيلة النّوميديين إلى الموريتانيينوالرّبيو وحتى البرابر "ق.

أمّا من النّاحية اللّغوية "فاسم أمازيغ من فعل إزيغ أو من فعل يوزاغويوهج الّذي يعني غزا أمّا من النّاحية اللّغوية "فاسم أمازيغ إلى الرّجل الحرّ، أمّا عن بُعدها التّاريخي فتدلّ على الأب الرّوحي للأمازيغيّين، وهذا ماذهب إليه العلّامة ابن خلدون في شأنهم بقوله (أخّم من ولد كنعان بن حام بن نوح، وأنّإسم أبيهم مازيغ فلا يقعن في وهمك غير هذا فهو الصّحيح الذي لا يُعدَل عنه)، وقد أيّد كلامه المؤرّخ عبد الرحمان جيلالي بقوله (إنّ هؤلاء البربر وإن اختلف النّاس في أصل نشأتهم فهم من أبناء مازيغ بن كنعان فممّا جاء في تصريحهم أمام الخليفة عمر بن

أرفيق بن حصير، الأمازيغية والأمن الهوياتي في شمال إفريقيا (دراسة حالة الجزائر والمغرب)، رسالة ماجستر، قسم العلوم السياسية، 2012-2013، ص14.

<sup>2</sup> محمد مختار العرباوي، الأمازيغ والتوجه الطائفي الجديد، نقوش عربية، ط1، 1997، ص7.

<sup>3-</sup> حامد محمد الشريف، تاريخالأمازيغ، دار الإعصار العلمي للنشر والتوزيع، ط1، 2019، ص19.

<sup>4</sup>محمد حقي، البربر في الأندلس، شركة النشر والتوزيع المدارس، ط1، 2001، ص28.

الفصل الثاني

الخطّاب حينما ذهب إليه الوفد بعد فتح مصر أخّم ينتسبون إلى مازيغ وأخّم من أصحاب البلاد الواقعة بين خليج العرب(البحر الأحمر) والبحر المحيط ولم يقولواأخّم من البربر)1.

أمّا من النّاحية الصّرفية فكلمة أمازيغ صفة مشبّهة وليس اسم فاعل على حدّ تعبير الأستاذ محمد شفيق لأخّا تمنحنا من حيث المعنى مفهوم ووصفالنّبيل الشريف<sup>2</sup>.

# 2-1 أصل الأمازيغ

اختلف الكثير من الباحثين في تحديد جذور الإنسان الأمازيغيّ حيث تمّ تجميع العديد من التصوّرات المختلفة والمتضاربة فهناك من يرجعها إلى شعوب البحر المتوسط؛ والثّاني إلى أصول مشرقيّة والثّالث إلى أصول ألبيّة<sup>3</sup>، ومنه نجد أنّ الباحثين يقسّمون أصول الإنسان الأمازيغيّ إلى أحد الأصول الّتي سنعرضها:

# 1-2-1 الأصل السّامي

يذهب مجموعة من المفكّرين إلى أنّ الأمازيغ من أصول عربيّة حِميَريّة والذين هاجروا بسبب الحفاف وتغيّر المناخ وكثرة الحروب فاستقرّوا في شمال إفريقيا، ويعود أصلهم إلى سام بن نوحلا يافث بن نوح، فقد كانت الجزيرة العربيّة موطن السّاميّين تُعرف بكثرة الثّلوج فلُقبت ببلاد الخير، 4 وهذا ما أكّده العلامة ابن خلدون (أنّ الأمازيغ كنعانيّون تبربروا والحقّ الّذي لاينبغي التّعويل على غيره في شأهم أخّم من ولد كنعان بن حام بن نوح) 5، كما تقدّم في أنساب الخليقة وأنّاسم أبيهم مازيغ وإخوقم أركيش وفلسطين، ويؤكّد كلامه القدّيس الجزائري أوغسطين أنّ الأمازيغ كنعانيّو

34

المحمد حقى، البربر في الأندلس، المرجع نفسه، ص34.

<sup>2</sup> محمد مختار العرباوي، المرجع السابق، ص5.

<sup>3</sup>حامد محمد الشريف، المرجع السابق، ص12.

<sup>4</sup> جميل حمداوي، معالم الحضارة الأمازيغية، ط2، 2016، ص23.

محمد شفيق، ثلاثة وثلاثين قرن من تاريخ الأمازيغيين، ط1، ص15.

الفصل الثاني الفصل الثانيغ

الأصل حيث إذا سألت فلاحينا عن أصلهم سيجيبون نحن كنعانيين، والظروف المناحيّة لعبت دورًا في استقرارهم فكانت شمال إفريقيا موطنهم) 1.

"ولكنّ المفكّر محمد شفيق (يرى أنّ كلّ الرّوايات الّي تتحدّث عن نسب البربر وإلحاقهم بقبائل العرب من مضربة وقحطانية لم يكن مبنيًّا على معرفة مضبوطة وإنّما كان صادرًا عن رغبات سياسيّة)، كانت تراود نفوس العرب والأمازيغ فرأوا في ذلك وسيلةً للمطالبة بحقوق سياسيّة أكبر تجعلهم شركاء في الحكم.

# 2-2-1 الأصل الحامي

هنا يُجمع الباحثون على أنّ البربر من أصلٍ حاميّ من أبناء حام بن نوح هاجروا قديمًا إلى الجزيرة العربيّة، وما يؤكّد ذلك هو قول الشّطيبي الأندلسي(أن أصول البربر حاميّة أي تعود إلى حام بن نوح الّذي هرب مع بنيه إلى إفريقيا الشّمالية)<sup>3</sup> بعد هزيمته أمام بني سام بقوله (ذو أهل علم السير أنبني حام تنازعوا مع بني سام فهُزم بنو حام وخرج إلى المغرب مع أبنائه وتناسلوا فيه، فإتصلو بنوه من أرض مصر إلى آخر المغرب إلى مجاوره السودان"، ويرى الإمام أبو عمر بن عبد البر صاحب كتاب (يرى أن البربر من القبط والقبط هو إبن حام بن نوح عليه السلام)<sup>4</sup>.

# 1-2-1 الأصل الهندي الأوروبي

تُطرح عدة أقاويل حول هذا الأصل حيث تجتمع كلّها على أنّ الأمازيغ من أصل هندي واستقرّوا بأوروبا، انطلاقتُهم كانت من الهند ومرّوا بفاس ثمّ بالقوقاز واجتازو شمال إفريقيا إلى

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص18.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> جميل حمداوي، المرجع السابق، ص26.

<sup>4</sup>حامد محمد الشريف، المرجع السابق، ص15.

إسكندنافيا ثمّ بريطانيا؛ إلى إسبانيا، وبرهانهم في ذلك المعالم الميغالينيّة أو معالم الحجارة الكبرى<sup>1</sup>، وهم من أولاد يافث،ومايدلّ على أروبيّتهم شعرهم الأشقر حيث يرى المفكّر عثمان الكعاك (أن الأمازيغ يُنسبون إلى يافث بن نوح عليه السلام، خرجوامن الهند قديما مرورا إلى أوربا،وممّا يؤكّد كلامه الخطّ اللوبي المنقوش على الصّخور بشمال إفريقيا)، كما يتّصفون ببعض الخصائص البشريّة بالإضافة إلى شقار الشّعر للشّماليّين البياض القوقازيّبالإشارة إلى أنّ هذه الصّفات لا تنطبق على جلّ الأمازيغ.

ومن جهة أخرى نجد هيرودوت يؤكد ذلك بقوله (أنّ نسبهم يرجع إلى طروادة الّتي طُردوا منها بعد أن حطّمها التّحالف الإغريقي مابين القرنين (11و12)، كما تؤكّد الدّراسات الاستعمارية مثل "لويس رين" و"كامبس" بأنّ البربر هاجروا في ما مضى إلى شمال إفريقيا عن طريق صقليّة وجبل طارق.

كلّ الدّراسات أكدّت على النّسب الهندي الأوروبي والّتي كانت بفعل عمليّة الانتقال من أوربا إلى شمال إفريقيا.

# 1-2-1 الأصل المحلّي الإفريقي

"يرى أصحاب هذا الإجمّاه بأنّ أصول الأمازيغ إفريقيّة وأخّم هم السكّان الأصليّون لشمال إفريقيا واستوطنوا المنطقة منذ زمن بعيد، كما يرون بأنّ كلّالاجمّاهات الّتي ترى بأنّالأمازيغ من أصل آخر كلّها إدّعاءات سياسيّة فرضها الإستعمارالأروبي عن إفريقيا الشّمالية، "كذا معظم البحوث والدّراسات الألسنيّة والأنثروبولوجيّة تؤكّد على تلك الصّلة الوثيقة بين سكّان شمال إفريقيا والإنسان الّذي استقرّ بالدّيار في فترة ماقبل التّاريخ، فأصول الأمازيغ تعود إلى شمال إفريقيا

اعثمان الكعاك، البربر، تامنغاست، ص50.

<sup>16</sup>المرجع نفسه، ص $^2$ 

الفصل الثاني الفصل الثانيغ

وموطنهم تمازغا أو المغرب الكبير الذي يمتد حتى السودان ومالي والنيجر وبوركينافاصو وبلاد الطوارق وجزر كناري.

إنّ مسألة البحث عن أصول الإنسان الأمازيغي مسألةٌ معقّدة ومركّبة يصعب حلّها بشكل علميّ نظرًا لوجود مجموعة من التّصورات المختلفة، ونقص في الوثائق والدّلائل العلميّة المقنعة والرّاجحة ما يجعل التّساؤل قائم حول الأصول الحقيقيّة للإنسان الأمازيغي والتي تتأرجح بين التّصور السّامي والتّصور الحامي والتّصور الهنديأوروبي والتّصور الإفريقي المحلّي.

# ثانيا: اللّغة الأمازيغية وكتابتها

من المعروف أنّ الأمازيغيّة هي اللّغة الأمّ لسكّان شمال إفريقيا أو لأهالي تمازغا، وتعدّ اللّغة الأمازيغية من أقدم اللّغات في القارّة الإفريقيّة  $^1$ ، إلى جانب اللّغة الفرعونيّة والفينيقيّة واللّغة اليونانية، فهناك عدّة أقاويل حول أصول هذه اللّغة بين من يُرجعها إلى العائلة السّامية وآخرون إلى فصيلة حاميّة، أما الرّأي الآخر فيرى أخمّا يافثيّة الأصل $^2$ .

تُعرف اللّغة الأمازيغية بلغة الرّاي وهي لغة قائمة بذاتها، ليست لهجة متفرّعة عن أخرى ولكن تتفرّع عنها العديد من اللّهجات الّتي نجدها في المغرب والجزائر وليبيا وجنوب تونس وموريتانيا وبوركينافاصو ولها حروفها الخاصة الّتي تسمى بتيفيناغ<sup>3</sup>.

في حين يرى الدكتور بوكوس (أنّ الأمازيغية ليست حاميّة ولاساميّة وإنّما لغة مستقلّة بذاتها) وتتفرّع عن اللّغة الأمازيغيّة ما يقارب 11 لهجة، حيث تتشابه في القاعدة اللّغوية المشتركة ويمكن تعلّمها بسهولة فمن يتعلم اللّهجة الأمّ يسهل عليه تعلّم باقي اللّهجات2.

«عمر تقي، اللغة الأمازيغية ومصطلحاتها القانونية، مطبعة فضالة، ط1، 1997، ص20.

<sup>1</sup> بوزياني دراجي، القبائل الأمازيغية أدوارها مواطنها أعيانها، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، ج1، 2007، ص53.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص53.

وتعرف كتابة الأمازيغ "بتيفيناغ" أو "تفنغ" وقد وصلتنا هذه الكتابة مخطوطة عبر مجموعة من النقوش والصّخور وشواهد القبور منذ آلاف السّنين حيث مجمع أكثر من ألف نقش على الصّفائح الصّخرية 3، هذا وقد انحدرت أبحديّة تيفيناغ حسب الباحث الجزائري بوزيّاني الدّرّاجي عن أبحديّة لوبية القديمة 4 في حين يرى بعض الدّارسين إلى أتتيفيناغ مشتقة من فنيق وفينيقيا، ويعني هذا أنّ اللّغة الأمازيغيّة فرع من الأبحديّة الفينيقية الكنعانيّة،فعلى حدّ تعبير عبد الرحمان الجيلالي (قد أقبل البربر على اللّغة الكنعانية الفينيقية عندما وجدوا فيها من القرب من لغتهم وبسبب التّواصل العرقي بينهم)، 5 وهي مازالت مستعملة في هذه الأيام ضمن الأوساط التّارقية وتتميّز بكونما لغة صامتة وتتكوّن من 16 حرفا ولديها خصائص معيّنة في كتابتها، حيث تعرف بانفصالها في كلّالإتجاهات من اليمين إلى الشّمال ومن الشّمال إلى اليمين ثمّ من الأعلى إلى الأسفل ومن الأسفل إلى الأعلى، 6 وحروفها ليست كاملة حتى الآن، وقد لقّبت هذه الكتابة فيما مضى باللوبية أو الليبية كما تتميّز بالوحدة في بناءها النّحوي والترّكيبة الصّرفية مع وجود اختلافات طفيفة دلاليّا ومعجميّا وفنولوجيّا ومّتاز كذلك بمرونة الاشتقاق والنّحت 7.

اذهبية آيتقاسي، الثقافة الشعبية في البرامج الثقافية الناطقة بالأمازيغية في التلفزيون الجزائري (القناة الرابعة) دراسة وصفية تحليلية لبرنامج تويزا، مذكرة ماجيستر، المدرسة الدكتورالية للعلوم الإجتماعية والإنسانية تخصص علوم الإعلام والإتصال، 2009–2010، ص76.

<sup>2</sup> مجاني باديس، سارة مرزاقة، الهوية الثقافية الأمازيغية، ألفا للوثائق نشر إستيراد وتوزيع كتب، ط1، 2017، ص77 مرد المعداوي، الأمازيغي، المغرب، العدد 3243، ص10 مجريدة المنعطف، الملحق الأمازيغي، المغرب، العدد 3243، ص10 موزياني دراجي، المرجع السابق، ص53.

<sup>5</sup>جيل حمداوي، مواطن الإتصال والإنفصال بين اللغة الأمازيغية واللغة العربية، مقال بمجلة مشاهد، 2015 وجميل حمداوي، مواطن الإتصال والإنفصال بين اللغة الأمازيغية واللغة العربية، مقال بمجلة مشاهد، 530

<sup>7</sup>الصادق خشاب، الخصائص اللسانية للغة الأمازيغية مقاربة بين اللهجات المزابية والشاوية والقبائلية، مجلس الأعلى للغة العربية، 2018، ص152.

## 2-1 الدين عند الأمازيغ:

عرف الأمازيغ في منطقة تامازغا أوشمال إفريقيا مجموعة من المعتقدات والدّيانات مثل الوثنيّة والمسيحيّة والإسلام، وقد اعتقدو فيها عن طريق التّأثير والتّأثر، أ فقد كان الإنسان الأمازيغي يمارس شعائره الدّينية عبر ممارسة طقوس السّحر والقربان.

لقد كان للأمازيغ في بدايتهم دين وثني، حيث كانوا يعتقدون في المظاهر المحيطة بهم فقد اصطنعوا لنفسهم آلهة عرفت بإسم إله "آمون" وقد كان يمثّل لهم مصدر الحياة<sup>2</sup>، كما كانوا يقدّسون الشّمس والقمر ويقيمون لها تماثيل حيث يحتفلون بها ويقدّمون لها قرابين.

إنّ الإنسان الأمازيغي في تديّنه يشبه المجتمعات البدائيّة في معتقداتهم الدّينية فقد كان تفكيره أسطوريّا مرتبطٌ بالطّبيعة وهذا مايؤكّده المفكّر دوني، Donny (تتمثّل وثنية الأمازيغيين في اهتمامهم الكبير بالطّقوس والقرابين المقدّسة ففي الحين الّذي تتغيّر فيه المعتقدات يظلّ الطّقس باقيا كتلك المحارات المستحثّة للرّخويات المنقرضة الّي تساعدنا على تحديد العصور الجيولوجية)3.

إنّ بقاء الطّقس وثباته هو علّة البقاء والرّواسب الّتي نصادفها في كلّ مكان" وبهذا فالإنسان الأمازيغيّاعتقد في الطّبيعة وقواها كما عبد الحيوانات من خلال إقامة مجموعة من الطّقوس والممارسات السّحرية.

فقد كان الأمازيغ على علاقة وطيدة باليونان واتّخذوا من إله الإغريق "بوصيدون" محلّ عبادتهم وفي هذا يقول هيردوت (لقد جاءت أسماء الأرباب كلّها تقريبا من مصر إلى بلاد اليونان)

اجميل حمداوي، معالم الحضارة الأمازيغية، المرجع السابق، ص145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>محمد علي دبوز، تاريخ المغرب الكبير، مؤسسة تاوالت الثقافية، ج1، 2010، ص69.

<sup>3</sup> جميل حمداوي، الديانة عند الأمازيغيين، المرجع نفسه، ص4.

<sup>4</sup>المرجع نفسه، ص4.

الفصل الثاني منطقة الأمازيغ

كما تأثّروا بديانة المحوس وهذا ما أكّده العلّامة ابن خلدون (كان دينهم دين المحوسيّة شأن الأعاجم كلّهم بالمشرق والمغرب إلّا في بعض الأحيان يدينون بدين من غلب عليهم من الأمم). 1

كما عرف الأمازيغ اليهودية كأول ديانة سماويّة مع اليهود الذين هاجروا من الشّام<sup>2</sup> بعد سقوط بيت المقدس، وفي هذا الشّأن يقول العلامة ابن خلدون:

(ربّما دان بعض هؤلاء البربر بدين اليهودية التي أخذوها عن بني إسرائيل عند استفحال ملكهم لقرب الشام وسلطانه منهم)<sup>3</sup>

وقد عرف الأمازيغ الاسلام مع الفتوحات الاسلاميّة الّتي قام بحا الخلفاء الرّاشدون والّتي لم تكن بين ليلة وضحاها إنّما تمّت عبر عدّة مراحل دامت قرابة 18 قرن، فقد كان نشر الإسلام أمرًا صعبًا للأمازيغيين وهذا ما أشار إليه "عمر بن الخطاب" أثناء نشر الإسلام في شمال إفريقيا قائلا (يُعرف الأمازيغ بصعوبة إخضاعهم نظرًا لتقلّب مزاجهم ووعورة بلادهم)، فقد ظلت إفريقيا الشّمالية منطقة عسيرة وكما عُرف أهلها بشدّة المقاومة لكلّ من حاول الاعتداء على حرّيتهم وممتلكاتهم لهذا بقيت عمليّة توصيل الرّسالة الإسلامية لسكّان تمازغا تتأرجح بين الاعتناق الطّوعي والرّدة المؤقّة 5.

اعتنق سكّان تمازغا الإسلام عن حبّ واقتناع ووجدوا فيه ملجأهم للتّخلص من الظّلم والاستعباد وقد ظهر على إثر ذلك مجموعة من علماء الدّين الّذين تمكّنوا من اللّغات والتّقافات الجاورة فتسلّحوا بعلوم الدّين والمنطق والفلسفة.

<sup>1</sup> جميل حمداوي، المرجع السابق، ص6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص7.

<sup>8</sup>مجاني باديس، سارةمرازقة، المرجع السابق، ص79.

<sup>4</sup>جميل حمداوي، المرجع السابق، ص22.

المرجع السابق، ص26.

<sup>6</sup>المرجع نفسه، ص27.

الفصل الثاني

## 2-2التقويم الأمازيغي:

يحتفل أمازيغ المجتمع الجزائري كباقي الأمازيغ في شمال إفريقيا برأس السنة الأمازيغيّة والّتي تصادف يوم 12من شهر يناير ما يعني السنة الأمازيغية حسب التقويم الجولياني<sup>1</sup> والّذي يصادف اليوم الأوّل من جانفي حسب التقويم الغريغوري.

ويُعتبر التقويم الجولياني من أهم التقاويم التي اعتمدها الأمازيغ كالفلاح الأمازيغي الذي ساعده في تنظيم دورته الزّراعية، لقد أسس المصريون القدامي التقويم الزمني حسب فيضان نمر النيل وظهور بعض النجوم وحددوا السنة ب365 يوم² ولكن مع استيلاء جوليوس على مصر عام 48 قبل الميلاد توصل إلى ملاحظة أن التقويم السنوي يتكون من 365 يوم وربع أي إضافة 46دقيقة بعد دورة أربع سنوات(4) وهو ما جعل الفارق ب عشرة أيام(10)، وعليه تفطن بابا غريغوار أن يوم الاعتدال الربيعي 11 مارس عوض 21 مارس بفارق 10 أيام، وبهذا قرر يوم الخميس 5أكتوبر1582 لتتحول يوم الجمعة 15 أكتوبر1582، تصحيحا ل 12 يوما كانت محذوفة من الشّهور وبهذا أعلن عن بداية تقويم جديد أطلق عليه اسم التّقويم الغريغوري.

ومن هنا اعتمدت كلّ الدّول هذا التّقويم بشهوره القمريّة فأعانهم على ضبط أعيادهم وأيّامهم ماعدا الجمتمعات الأمازيغيّة والّتي مازالت لحد الآن تعتمد على التّقويم الجولياني لأنّه يتناسب مع فصول الدّورة الفلاحية السّنويّة ذلك أنّ التّقويم الجولياني هو في مخيّلة الرّجل الأمازيغي تقويم زراعي ويعرف أيضا بالتّقويم الفلاحي الرّيفي $^{5}$  تمّابتكاره من أجل تنظيم الأعمال الزّراعية الموسمية بدلًا من التّقويم الهجري الّذي يعتمد على القمر الذي لايصلح لأمور الزّراعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Servier jean .les portes de l'année .robert Laffont .paris.1962.p287.

<sup>2</sup> محجوب السميراني، الأعياد الشعبية التونسية (أوسو -اليروز -عاشوراء)، سوتيميديا للنشر والتوزيع، ط1، 2018، ص33. ميموني شهرزاد، طيبيغماري، البعدالسوسيو تاريخي في مسألة الهوية الثقافية في الأمازيغية (الموروث الثقافي يناير رأس السنة الأمازيغية الجديدة في الأوراس نموذجا)، مجلة الناصرية للدراسات الإجتماعية والتاريخية، مجلد 9، عدد 2018، ص5.

ولهذا فالتقويم الأمازيغي وُجد من أجل الأعمال الفلاحية إلّا أنّ هناك من يربطه بالجانب التّاريخي وآخرون بالطّبيعة وحتى بالأساطير، فمن النّاحية التّاريخية يعدّ تاريخ 950 قبل الميلاد هي ذكر ناعتلاء الملك شيشناق مركزه في الحكم بعد القضاء على الملك الفرعوني رمسيس التّالث في معركة يُعتقد أخّا دارت في منطقة بني سنوس قرب تلمسان وردّ هجومهم إلى أن وصل إلى مصر بجيش جرّار واستولى على الحكم 1.

كما يعدّالاحتفال بالنّاير في هذا التّاريخ هو احتفال بالأرض وهذه المرحلة لدى الفلّاح القبائلي بداية الانقلاب الشّتوي، فهو يمثّل بداية النّصف الثّاني للشّتاء وبداية المرحلة الثّانية للّيالي السّوداء، وهذا مايفسّر اتّباع الفلّاحين للطّقوس ذات العلاقة بالنّشاطات الفلاحية.

إن الاحتفال بالنّاير في هذا اليوم هو العودة للماضي، وإنّ الممارسات الّتي تقام كتظاهرة احتفاليّة ماهي إلّا تعبير عن حبّ الأمازيغ لأرضهم ومدى تشبّثهم بما حيث جعلوا هذا اليوم هو بداية تاريخهم وبداية السّنة الفلاحية.

يقول الأب داليه، Dahlia صاحب أهم قاموس للهجة القبائليّة (أنّ أول شهر من التّقويم الفلاحي الشّمسي هو تقويم الجولياني حيث يقوم فيه النّاس بتناول شربة يناير على لحم الأرانب ويدخل هذا اليوم ضمن مايسمّى أيّام العواشير الّتي تعتبر أيامًا دينية)4.

"ويرى رونيه باسيه، Rene Bassey المستشرق الفرنسي (أنّ البربر تعلّموا الزّراعة من القرطاجيّين، فالبربر يكسرون رمّانة على مِقبض المحراث أو يدفنونها في أوّل خطِّ للحرث تفاؤلًا

اعبد العزيز محبوب، ظاهرة آيراد في الذاكرة السنوسية، محاضرة ألقيت في أسبوع عادات وتقاليد بني سنوسمن 11 إلى 14 مارس2000، دار الثقافة تلمسان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Camille la coste -Djardin,Dictionnaire de la culture berbére en kabylie,p369.

قميموني شهرزاد، طيبي غماري، المرجع السابق، ص6.

<sup>4</sup>بن عيسى عبد الكريم، مسرح آيرادالإحتفالي: آليات الحركة المرسومة، رسالة دكتوراه، قسم الثقافة الشعبية، جامعة تلمسان، 2009، ص46.

منطقة الأمازيغ الفصل الثاني

بأنّ سنابل الحبّة المبذورة ستأتي كثيرة بعدد حبّات الرّمان وهي عادة مستمدة من ثقافة قرطاج)،  $^{
m I}$ فالرّمانة عندهم رمز للخصوبة وهذا يشير إلى أنّ الاحتفال بالنّاير مرتبط بالأرض والرّراعة لهذا يعدّ شهر يناير مصدر تفاؤلٍ للفلّاح الأمازيغي بسقوط الأمطار والثّلوج لوفرة الزّرع والغلال.

"أمّا إذا بحثنا عن سرّ تمسك أجدادنا بمذا التّقويم فسنعود إلى الجانب الميتولوجي أي بداية تعامل الإنسان البدائي مع الطّبيعة، فنجد أنّ العلاقة معها كانت متوتّرة تكمن في خوفورهبة من عناصر الطّبيعة لهذا كان يقوم بمجموعة من الطقوس والممارسات لإرضاء الطّبيعة وإبعاد القوى الشّريرة عنه، 2 وعليه فإنّ التّقويم الجولياني هو تقويم فلاحي تمّإبتكاره من أجل تنظيم الأعمال الزّراعيّة الموسميّة بحكم أنّ سكّان شمال إفريقيا كانوا السّباقين دومًا للزّراعة وتربية المواشى.

# ثالثا :الأسطورة وعجوزة الناير

اختلف الباحثون والمفكرون في تحديد معنىً واضح للأسطورة فقد وردت لغويّا في المعاجم العربيّة على أنها مأخوذة من السّطر فأسطار والأساطير3 وهو الخطّ والكتابة، كما تعني في مفهومها البدائي (أنمّا حكاية تقليديّة تلعب الكائنات الماورائية أدوارها الرّئيسة)4 ويرى كلود ليفي ستراوس، Claude Levi-Strauss (بأخّا بدأت كتراث شفوي ارتبط بالمجتمع لتنتقل وتصبح تراثًا يرتبط بالشّعائر الدّينيّة، ولهذا اعتبرت الأسطورة مزيجا من شيء في كلّ شيء فهي حكاية خالصة مستوحاة من أحداث التّاريخ)، 5 وما يجعلها حكايةً مقدّسة هو إنتقالها من جيل إلى جيل والتّمسك في معتقداتها وطقوسها مايكسبها القوّة والاحترام.

<sup>1</sup> بن عيسى عبد الكريم، المرجع السابق، ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Servier jean .p288.

<sup>3</sup>بن علال فاطمة الزهراء، الأم في المحيال الشعبي الجزائر، يدراسةأنثروبولوجية بمنطقة تلمسان، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه تخصص أنثروبولوجيا، جامعة تلمسان، 2018، ص114.

فواس سواح، الأسطورة والمعنى دراسات في الميتولوجيا والديانات المشرقية، المرجع السابق، ص8. 5بن علال فاطمة الزهراء، المرجع السابق، ص116.

## 3-1 عجوزة الناير

تمثّل أسطورة عجوزة النّاير إحدى الأساطير الشّعبية الّتي تعرفها كلّ مناطق شمال إفريقيا فقد ارتبطت ببداية فصل الشّتاء ونهايته؛ حيث تدور مجريات هذه الأسطورة حول عجوز أهلكتها العاصفة بسبب سخريّتها من يناير فعُوقِبَت بتسليط الأمطار والرّياح الّتي جرفتها مع عنزاتها إلى الوادي حتى ماتت، ماجعل المخيال الشّعبي يقدّسها ويرى في الأيّام الّتي استلفها شهر يناير من فبراير تُعرف بمطول الأمطار وحدوث العواصف.

إنّ عجوزة النّاير واحدة من الأساطير الّتي أبدع المخيال الشّعبي في سردها، لهذا قام الكُتّاب بتأليف عدّة روايات حولها إحداها في جبال جرجرة والتي تُعرف بعجوزة النّايروتدور أحداث القصّة حول عجوزٍ كانت تسكن جبال جرجرة، وتعاني من برودة فصل يناير وبعد دخول شهر فبراير أصبح الجوُّ وكأنّه في فصل الرّبيع ما أدّى بالعجوز إلى النّظر في السّماء قائلةً: "لقد ارتحنا منك ياشهر يناير ومن برودتك، هذا ما جعل شهر يناير يغضب ويثور ويطلب من شهر فبراير ليلة ونهار للرّد على العجوز أ.

أمّا في وسط الجزائر نجد أنّ عجوزة النّاير هي شخصيّة أسطوريّة تظهر في ليلة 12 من شهر يناير وتدور مجرياتها حول بحث هذه العجوز عن الأطفال اللّذين تناولواالطعامإلى حدّ الإفراط لتفتح بطونهم وتأخد منهم الطّعام الزّائد أي الّذي لم يكن الطّفل في الحاجة إليه ثمّ بعد ذلك تعيد خياطته بالدّوم"2.

كما يُطلق عليها في المناطق الرّيفية للقبائل اسم "قرّة الشّيخ والعجوز" وملخّص القصّة هو أنّ عجوزًا كانت تعيش مع زوجها في الرّيف وفي أحد أيام شهر جانفي خرجت إلى الحقل وهمّت

اعبد الرحمان بوزيدة وآخرون، قاموس الأساطير الجزائرية، مركز البحث في الأنثروبولوجية الثقافية والإجتماعية، ط1 ،2005 ص149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عزي بوخالفة، من قاموس المعتقدات والأساطير الجزائرية، دار سنجاق الدين للكتاب، ط1، 2009، ص356.

بعجلها لربطه فأخذت تدق عمودًا بالأرض لتثبّت به الحبل الّذي ستربط به عِجلها فالتصق ثوبها بالعمود دون أن تحسّ بذلك فكانت تردّد "حيريحيري يحيرك على النّاير لي خرج حاير" ولما انتهت منربط العجل همّت بالنّهوض ولم تستطع فلبثت هناك حتّى ردمتها الثّلوج وحين قلق عليها زوجها خرج للبحث عنها فردمته الثّلوج هو الآخر.

ونجد نفس الأحداث تدور في البلدان الجاورة ففي المغرب يُقال أنّ عجوزًا كان لها عجلٌ أخفته طيلة شهر يناير بسبب البرد القارص وبمجرد نهاية الشّهر أخرجته قائلة: تقدّم فقد انصرم يناير لكنّ بمجتها بانقضاء الشّتاء لم تدم طويلًا فقد استعار يناير يومًا من فبراير وأثار إعصارًا عانت منه العجوز وعِجلها بشدّة"2.

"أمّا لدى أمازيغ ليبيا فيُطلق عليها "إيما مرو" وتحكي الرّواية عن عجوز مخيفة المظهر تُخيف الأطفال وتعاقب الّذين لا يأكلون الخُضر خلال ليلة النّاير، كما يمتنع الأباء عن نزع النّباتات والبراعم الخضراء اعتقادًا منهم أنّ العجوز إيما قد تبوّلت عليهم" ودراستنا مشابحة لأحداث هذه الرّواية وتدور مجرياتها حول عجوز خرجت في يوم مشمس، وذهبت بمعزاتتهابعيدًا متحدّية شهر يناير فجرفها هي ومعزاتها لأكمّا تحدّته وهنا تكون العجوز في احتفالات النّاير مصدر تخويف ورعبِللأطفال حيث بجبرهم على الأكل حتى الشّبع ويكون تخويفهم بالعبارة التّالية: "أودي لوكان ماتكلش غادي تجى عجوزة النّايروتعمّرك كرشك بالتّبن أو الحجر" ومن خوف الطّفل يقوم ماتكلش غادي تجى عجوزة النّايروتعمّرك كرشك بالتّبن أو الحجر" ومن خوف الطّفل يقوم

<sup>1</sup> عزي بوخالفة، المرجع السابق، ص151.

<sup>2×</sup>مد أوسوس، كوكرا في الميثولوجيا الأمازيغية، المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، ط1، 2008ص.93.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص95.

الفصل الثاني

بالأكل حتى الشّبع وهنا يعتقد أهاليالمنطقة أنّ الطّفل ربّما إذا جاع في اللّيالي الثّلاثة للنّايرفهذا يبشّر بفال سيّء على سكّان المنطقة \* وليس هناك تيمّنًا بالخير في السّنة الجديدة.

وهنا يرى المفكر بيار بورديو، Pierre Bourdieu (في أسطورة عجوزة النّاير ذلك الصّراع بين الطّبيعة والقوى الأنثويّة الّتي تتمثّل في عجوزة النّاير، فمن الواجب الاحتفال بما واحترامها وتقديسها لأنّها تجسّد قوى الشّر والتّدمير)، ففي كلّ الأساطير نجد أنّ عجوزة النّاير تحدّث شهر يناير فعاقبها بإيذائها أو حرمانها من الفرح والاستمتاع وعليه مايجب فعله بشأن هذه العجوز تقديسها والاحتفال بما في كلّ فترة.

كما لا ننسى أنّعلاقة هذه الأسطورة باحتفالية النّاير تتجسّد في عنصر الخصوبة، فقد كانت الشّعوب في أزمنة بعيدة توحّد بين الأرض المزروعة ورحم المرأة، بين الإنجاب والعمل الزّراعي ويظهر هذا في العديد من السّلوكات والطّقوس فجميع الشّعوب الزّراعية ترمز فيها المرأة للخصب والأرض وآلهة الأنثى أمّا السّماء فهي مذكّر ورمزيّة الأرض والأمّ تتمثّل في عنصر الخصوبة<sup>2</sup>.

لذلك فإنّ احتفاليّة النّاير هي إحتفال بالأرض وبدخول سنة فلاحيّة أخرى، والّتي يتفاءل بها الرّجل الأمازيغيّ بوفرة الزّرع وخصوبة الأرض الّتي تشبه خصوبة المرأة، ووجود عجوزة النّاير في هذه الاحتفاليّة وبالضّبط خلال هذا الموسم راجع في الحصول على خصوبتها وقداستها الّتي تظهر بوفرة منتوج فلاحي وإبعاد الجوع والأمراض.

<sup>\*</sup>تحصلنا على هذه المعلومات من خلال محاورتنا مع الأستاذ عبد العزيز محبوب وهو باحث وهاوي في تراث المنطقة، كما يعد من الأشخاص الذين ساهمو في عودة موكب آيراد من خلال قيامه بتجربة مسرحية مع الفنان عبد القادر علولة والتي لاقت إستحسان من طرف الأهالي والذي أعطى دفعة قوية لعودة إحتفالية آيراد بالمنطقة.

امحمد أوسوس، المرجع نفسه، ص98.

<sup>118</sup>ن علال فاطمة الزهراء، الأم في المخيالالشعبي، المرجع السابق، ص $^2$ 

الفصل الثانى منطقة الأمازيغ

# رابعا: الكرنفال والقناع في شمال إفريقيا

لطالما كانت أعياد السنة مناسبة فرح وسعادة لدى الشعوب كافة وعلى مر العصور تتهي سنة وتبدأ سنة أخرى وتنتهي معها دورة حياة عام كامل  $^1$  يتوقف فيها نمو النبات في الطبيعة فيعم الحزن لدى الشعوب، ولإرضاء هذه القوى الخفية كانت تقام إحتفالات وسهرات خاصة لعودة الخصب في الأرض وفي الحيوان.

ولهذا يعد كرنفال آيراد جزء من الاحتفالات الفلكوريّة الّتي تخصّ أغلبها احتفال بالأرض وخصوبتها فنجد كلّ هذه الاحتفالات الشّعبية تحمل في صُلبها طقوسًا وأساطير تتشكّل في صورة مسرحيّات فرجويّة ومهرجانات سنويّة تحدث مرة في كلّ سنة، وتجسّد لنا ثقافة شعب ممتدّ على طول شمال إفريقيا2.

ومن الممارسات المشابحة لاحتفاليّة آيراد احتفاليّة "شايب عاشوراء" و"بوجلود بالمغرب" الّتي لها نفس القناع الحيواني وممارستهالطّقوسية، وإحتفالية إسطمبولي في تونس.

## 4-1شايب عاشوراء

يحتفل سكّان الجنوب بواد سوف بشايب عاشوراء وهو عبارة عن مهرجان تنكّري يدوم مدّة عشرة أيّام من شهر محرّم؛ وتتجسّد قصّة هذا الاحتفال في شخصيّة مربعة وهي إمرأة بارعة الحمال ورمز للعطاء والأرض، كما أنّا الأنثى الوحيدة في المهرجان وبجانبها الأسد الّذي يرمز للقوّة والشّجاعة، تتبعهم شخصيّة شايب عاشوراء وهو رجل كبير يرتدي لباسًا قديمًا ملوّنًا ويغطّي وجهه

2- حنان عقون، دراسة الأنساق المضمرة في الممارسات الثقافية الأمازيغية بالجنوب الجزائري إحتفالات يناير نموذجا، مجلة الأدب الأمازيغي في الجنوب الجزائري، ج1، ص303.

احسن نعمة، العادات والتقاليد عبر التاريخ، رشا درس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت -لبنان، ط1، 2001، ص8.

أحمد خضرة، تناغم ثنائية الفرحة والتراث في المسرح الشعبي (شايب عاشوراء أنموذجا)، جامعة لخضر الوادي، مجلة العدد 2، 2016، ص221.

بقناع مصنوع إمّا من جلد حيواني أو ليف جاف لنخلة حيث يثير مظهره الضّحك والسّخريّة للمتفرّجين، ويعبّر استعراض شايب عاشوراء لمشاهد مسرحيّة متنوّعة عن شكل احتفاليّ تمتزج فيه الرّقصات بالموسيقي التّقليدية، 1 الّتي يحضر فيها البندير والأهازيج الشّعبية أمّا الممثّلون فأغلبهم من الشّباب الذين يقومون بصنع ألبسةٍ وأقنعةٍ حيوانيّة وذلك من أجل التّنكر والمشاركة في الاحتفال دون أن يكتشفهم الجمهور، ويبدأ الاحتفال بعد صلاة العشاء بدخول جمع غفير من السّكّان إلى ساحة المدينة وفي مقدّمتهم مريمة بلباسها النّسوي وتستمرّ الاحتفاليّة في شكل مبارزة بالسّيوف ومطاردة في أزقة المدينة في جوِّ مشحونٍ بالغناء والرِّقص وزغاريد النِّسوة الَّتي تنتهي بانتصار شايب عاشوراء الَّذي يتحوّل إلى شابّ يتزوج بمريمة، وهذا مايشير إلى الخصوبة وانتصار شايب عاشوراء على الأسد الّذي يرمز إلى بداية سنة فلاحيّة جديدة وانقضاء سنة فلاحيّة أحرى، 2 وتنتهى احتفاليّة شايب عاشوراء بتوزيع الصّدقات على الفقراء والمحتاجين والّتي تمّ جمعها من أهالي المدينة، كما للنّسوة دور في هذه الاحتفالية واللّاتي تخرجن بعد صلاة المغرب إلى ساحة العرض وهنّ يزغردن ويحملن أطباق الحلوى لتوزيعها على الجمهور، أمّا الفتيات اللّائي لم يحالفهن الحظ في الزّواج فيجمعن عرجون النّخيل بعد نزع ثمارها ويقمن بجمع بقايا الثّياب البالية يعلّقنها فيها، وبعد الانتهاء من الاحتفال يقمن بحرقها ورميها طلبًا لتحقيق أمنياتهن من (زواج، إنحاب... إلخ ) وبهذا فإنّ الاحتفال بشايب عاشوراء مناسبة دينيّة ارتبطت بالقناع والفرجة الّذي يلعب دورا أساسيّا فيها إلى جانب الاحتفال بالأرض والحفاظ على إرث الأجداد.

#### 2-4 إحتفالية بوجلود

يُعرف بوجلود بعدة تسميات ففي أغادير "بوجلود" في حين يُعرف عند الشّاوية بحرمة "بولحلايس "وفي مناطق شمال "بولبطاين" وعلى السّاحل الأطلسي "ميمون" أمّا في المناطق

<sup>1</sup> أحمد خضرة، المرجع السابق، ص222

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص223.

الصّحراوية فيسمّى "سبع بطاين" والّتي تعني أنّ كلّ المشاركين في هذا الاحتفال سيلبسون جلود الخرفان والماعز على أحسادهم عُراة، أمّا الوجه فيوضع عليه رماد أو قناع حيواني رأسه مزيّن بقريّن اللهرة ويضع سلاسل للزّينة من أصداف الحلزون، وللمشاركة في الاحتفال يقوم الأهالي باختيار من يمثّل دور بوجلود ويكون اختيار جلود الماعز من أكثر الجلود المستعملة نظرًا لخِفّتها ومرونتها، ويجري كرنفال بوجلود مرّة في السّنة،ويدوم مدّة ثلاثة أيّام ويُوافق عيد الأضحى، حيث يبدأ الاحتفال في منتصف النّهار ويتجوّلون عبر المنازل ويقومون بعرضهم المسرحيّ أمام كلّ منزل يجدونه أمامهم ويكون الممثّلون من شباب المدينة ويضعون أقنعة حيوانيّة لإخفاء ملامح الوجه فنحد شخصيّات بالشيخ وزوجته والحمار والخادمة السّوداء واليهوديّ وزوجته اليهوديّة والقاضي والقاليد والحراس. 3

- الشّيخ: يتمثّل في عجوزٍ لِجيته بيضاء ويلبس أسمالا قذرة وبيده سبحة من أصداف الحلزون.
  - زوجة الشّيخ: يمثّلها رجل بلباس نِسويّوقناع أنثويّ.
- الحمار: شخصية يطبعها غطاء الرّأس بجمجمة الحمار حقيقيّة وبيضاءوالأسنان تكون بارزة ومثيرة للخوف.
- اليهوديّ: وهو أحد الشّباب المشاركين ويرتدي بُرنسًا قذرا ويضع شاشيّة على رأسه ويُلصق في ثيابه ذيل بقرة.
- القاضي: يظهر بلباسٍ راقي وعمامةٍ يضعها على رأسه ويحمل سبحة من أصداف حلزون، كما يحمل في يديه لوحًا من القلينبه قرآن يستعمله لإصدار الأحكام.

المحمد بكري، مهرجانبوجلود في المغرب إحتفالية شعبية تقليدية أصولها مبهمة، جريدة الشرق الأوسط، 2012، العدد 1239، ص23.

<sup>23</sup> المرجع نفسه، ص

دعبد الله حمودي، الضحية وأقنعتها، بحث في الذبيحة والمسخرة بالمغرب، ترجمة عبد الكريم الشرقاوي، دار توبقال للنشر مغرب، ط1، 2010، ص28.

الفصل الثاني

- القايد: يقوم بتلطيخ وجهه بالرّماد فيظهر قَبيحالشّكل ويضع قبّعة حمراء على رأسه ويحمل سيفًا في يده.

أمّا باقي الممثّلين فيضعون أقنعة حيوانيّة مختلفة ويحملون سيوفا ويظهر في ملامحهم الغضب والحقد يطوفون في أرجاء المدينة وترافقهم أغاني وإيقاعات الفرقة الموسيقية ويتنقّلون من منزل إلى آخر يجمعون الصّدقات، ألّتي تختلف مابين (مأكل ولباس ونقود... إلخ)، والّتي يتمّ توزيعها على المساكين والمحتاجين، وإصلاح الطّرقات أو بناء المساحد ودعاء لأهل المدينة بالعبارات التّالية:

ياربي أعطنا الخير ياربي ارحمنا

يارب أعطنا عام زين ياربي أعطنا الشتا

## 4-3 مهرجان إسطمبالي سيدي منصور بتونس

يعرف هذا المهرجان بتسمية إسطمبالي أو سيدي منصور نسبة للولي الذي يقام الحفل من أجله والذي يقع بمدينة صفاقس بتونس، ويقال أنه زنجي الجنسية  $^2$  وكان معروفا بكراماته وحبه للخير ويقام هذا المهرجان في شهر أوت من كل سنة.

يتكون كرنفال إسطمبالي من عناصر وهي العازفون والموسيقيون وشخصية العلام والبوسعدية وبجانبهم شخصية التيس والمسخرة أي (المقنعون)، وتكون بداية الإحتفال بعد جولة إستعراضية في أرجاء المنطقة تبدأ من إنطلاق من مقام الولي "سيدي منصور" وتنشد خلالها أغنية سيدي منصور تتبعها نوبات موسيقية أخرى بلغة غير مألوفة يسمونها "العجمي"، وتقول الروايات أنها أغنية ذات أصل إفريقي ونجد أن لكل ولي نغمته الخاصة وذلك حسب نوع مديح

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الله حمودي، المرجع السابق، ص29.

أمين الزاوي، الرواسب الإفريقية في الثقافة الشعبية التونسية، قراءة في مفردات الطقس ورمزية العلامة في إسطمبالي سيدي منصور بصفاقس، مكتبة علاء الدين، ط1، 2019، ص130.

هذا الولي وذكر كراماته وخوارقه، وتعد الشخصية الرئيسية في هذا الإحتفال هي شخصية البوسعيدية بقناعه الحيواني المخيف ولباسه المتميز حيث يتكون من قناع يغطي الوجه من الرقبة إلى الأعلى الرأس على شكل مخروطي به فتحات على مستوى العيين والفم والمنخرين ومرصع بقطع فضية وأصداف مثبتة بأشكال مختلفة، أما الجزء الثاني من اللباس فهو جلباب أسود مرقع يقطع من القماش وخرق مختلفة الألوان وفي مستوى الصدر والذراعين تثبت أشكال من الصدف والعلب والعظام بعضها ثابت وبعضها يتدلى ليحدث خشخشة وحركة عند الرقص، أماعن الرقص فلا يتوقف إلا عند بلوغه مرحلة التخميرة أي الإغماء وهنا تتدخل شخصية العريفة من أجل معالجته، ويرى المشاركون في الإحتفال بأن رقصاقم تتحكم فيها الجن الذي يمتلك الشخصية المقنعة ويتحكم في تصرفاته ودور العريفة هنا محاولة تخليص من الأرواح الشريرة بتعويذاتها بمسحها على جسده ووجهه فإذا أفاق يكون قد تخلص من سيطرة الجن أما إذا إستمر في الرقص فهذا يعني أنه منزل مسكونا وتدوم هذه الطقوس لمدة أسبوع ويخصص يوم الخميس لطقس التضحية أي ذبح العتوس وإطعام أفراد وجمهور إسطمبالي ويبدأ هذا الطقس من الصباح أمام ضريح سيدي منصور مرددين أغاني التالية:

الله الله يابابا سلام عليك يابابا

ونحيك نزور يابابا سلام عليك يابابا

مولى الديوان يابابا سلام عليك يابابا

أمين الزاوي، المرجع السابق، ص131.

الفصل الثاني

وأغنية أخرى معروفة "بالنوبة السمراء الغربية" وهي كالتالي:

ساساو بابا ساسو سمرة ياغربية زادو لاإله إلا الله $^{1}$ 

قوبي للا قوبي اللا قوبي يا مولاتي زادو لاإله إلا الله

سيدي مسعود يابابا مسعود مسعود ياغربي زادو لاإله إلا الله

وعند إقتراب من مقام ضريح سيدي منصور يدخل الجمهور والفرقة الموسيقية في جو مشحون بالموسيقى وتكرار الرقص ومن بين الطقوس التي يقوم بها المشاركون أن تقوم إمرأة بتمرير يديها على وجهها وصدرها مخاطبة الولي $^2$  بعبارات التالية:

لن ننساك ياغلام لن يبعدوا عنك مهما فعلوا

نحن في بركتك يامنصور ويرد عليها المشاركون سنظل حولك يابابا ياغلام....

وبعدها كل الجمهور والمشاركون يقومون بتقبيل الضريح ولمسه قبل المغادرة.

وينتهي هذا الطقس بخروج كافة المشاركين من ضريح وهم يحملون العتروس متجهين إلى البحر المقابل لمقام الضريح لإعداد وليمة الكسكس.

### 2-القناع

ورد في لسان العرب ضمن مادة (ق.ن.ع) قنع، وتقنع، يتقنع، تقنعا فهو متقنع $^{8}$  أي تغشى بثوب وتقنعت المرأة لبست القناع أي وضعت ثوبا يغطى رأسها ومحاسنها.

اتحصلنا على هذه الأغاني أثناء ذهابنا إلى تونس من طرف إمرأة كبيرة في السن كانت ممارسة لهذه الإحتفالية وهذا بتاريخ .2022/12/18

أمين الزاوي، الرواسب الإريقية في الثقافة الشعبية التونسية، المرجع نفسه، ص134. [إبن منظور (جلال الدين)، المرجع السابق، ج12، ص238.

الفصل الثاني منطقة الأمازيغ

Masaca<sup>1</sup> المنحدرة من اللفظة اللاتينية Mask المنحدرة من اللفظة اللاتينية Masaca<sup>1</sup> ويقابل كلمة القناع في اللغة الإنجليزية وهي تغيير صورة من طبيعتها الخاصة إلى أخرى أقبح.

ويعرّفها الدّكتور إبراهيم الحيدري (على أخّا ذلك الغطاء الّذي يغطّي به الإنسان وجهه وحسمه وتكون إمّا بأوراق الأشجار أو الرّيش أو جلود الحيوانات الّتيتشكّل مظهرًا مخيفًا يثير الرّعب)2.

# أنواع القناع

- القناع الطّقوسي الشّعائري: وهو القناع الّذي كان يستعمله الإنسان في ممارساته الشّعائريّة والطّقوسيّة، وقد ظهر هذا النّوع عند المحتمعات البدائيّة والّتي ارتبطت ذهنيّتها بعالم الميتافيزيقي والأسطوري<sup>3</sup>.
  - القناع الأدبي: ونجده يستعمل في النّصوص الأدبيّة كالقصائد والمسرح والحكايات<sup>4</sup>.
- القناع الدّراماتيكيّة ويكون فيه التّمثيل فرجوي 5.
- قناع الشّياطين والأرواح الشّريرة: وهي أقنعة مصنوعة من العاج وتعدّ من الأقنعة المخيفة النّي تصوّر في شكل شياطين وعفاريت وتستعمل بكثرة في الاحتفالات الدّينية والممارسات السّحرية ويكون لباس هذه الأقنعة على الوجه أمّا باقي الجسم فيُغطّى بثوب من أوراق الشّجر أو الرّيش أو جلود الحيوانات لتغطية تفاصيل الجسم كلّه.

أمين الزاوي، الرواسب الإريقية في الثقافة الشعبية التونسية، المرجع نفسه، ص190.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص72.

<sup>3</sup> جميل حمداوي، القناع في خدمة مسرح الطفل، مجلة ندوة للشعر المترجم.، ص5

<sup>4</sup>المرجع نفسه، ص 8.

المرجع نفسه، ص8.

<sup>6</sup>إبراهيم الحيدري، المرجع السابق، ص73.

الفصل الثاني

- قناع الرّقص: وهو الغطاء الّذي يستعمله الرّاقص في الإحتفالات الدّينيّة والأعياد الشّعبية وتكمن وظيفة هذه الأقنعة أنّ كلّ راقص يمثّل روحًا من أرواح الأجداد، أ والّتي تنتقل إليه عن طريق القناع الّذي يلبسه ويشاركه طقوسه واحتفالاته.

- قناع الوجه: وهو الغطاء الّذي يضعه الممثّل في التّمثيل والدّراما حيث أنّ كلّ قناع يتقمّص جميع الخصائص الّتي يحملها القناع من شيطان أو روح شريرة ويتحوّل المقنع إلى كائن آخر² أو إلى نفس المخلوق الّذي تقمّص روحه عن طريق القناع.

إن وجود القناع في ثقافات الشعوب منذ القدم فقد إتخذه الإنسان لضرورات مختلفة إما لتخفي أو التخويف العدو أثناء الحروب والمعارك كما وضعه لتقليد وإضحاك أهل قريته وعائلته بتقلص الأدوار.

إن لفهم الإطار السوسيو الثقافي والديني للقناع لابد لنا من العودة إلى الرواسب الثقافية والدينية التي تتحكم فيه وهذا ما يتجلى لنا في كل كرنفال آيراد أو بوجلود أو شايب عاشوراء أو إسطمبالي كلّها احتفالات تخص الطبيعة وإحتفال بإله الزرع وهذا مايذكرنابإحتفال الرومان بالله اللوبيركوس" الّذي يُصوّر في إله الكبش حيث كان الأمازيغ ألا يعظمونه وذلك عندما كانالجحتمع رعويّ ويعتمد على قوّته من الطبيعة فطقوس العيد لدى الأمازيغ تكون بذبح الكبش الإله يووضع جلده كقناع تنكّري لكى يستقبل السّنة الجديدة.

البراهيم الحيدري، المرجع السابق، ص74.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص74.

<sup>«</sup>عبد الله حمودي، الضحية وأقنعتها، المرجع السابق، ص42.

كما يرى جيمس فريزر، James Frazer (بأنّ المواكب الّتي تنتقل من بيت لآخر تتبعها عمليّة جمع الهدايا وجلب الأغصان وأوراق الشّحر الخضراء هي احتفال بإله النّماء، أو وأنّه يقوم سنويًّا بمباركة كلّ المنازل الّتي يزورها الموكب وقد كانت تتشكّل صورة هذا الإله إمّا في نبات أو شحرة أو في دمية، يقوم الإنسان بصنعها وتزيينها بأوراق الشّحر والطّواف بما في كلّ المنازل اعتقادًا أفّا تحمل روحًا).

لقد أكدت معظم الأبحاث الأوروبية أنّاحتفالات رأس السّنة هي أعياد وثنيّة قديمة تحتفي بتجدّد الطّبيعة التحمت مع تقاليد إسلاميّة فمعظم الاحتفالات تبدأ بالتّهليل والتّكبير وتكون الغاية وراء الاستعراضات الكرنفاليّة والرّقص والتّسوّل عبر المنازل جمع الصّدقات لتوزيعها على الفقراء والمحتاجين وهذا ماذهب إليه لاوست، laust (وهي أنّ الاحتفالات الكرنفاليّة كلّها سواء كانت تحدث أثناء عيد الأضحى أو عاشوراء هي دراما موت إله وبعثه، حيث يتزامن الاحتفال بحا باقتراب السّنة من نحايتها وبداية زمن جديد كلّها تنحصر في ممارسات تحديد الطّبيعة) فطواف الكرنفال عبر منازل القرية وتنكّر الجميع في زيّ شخصيّات تقليديّة وجولة التّسوّل أو ما يُطلق عليها بجولة الصّدقة يجمعون من خلالها كلّ ما تيسّر من مأكولات من لحم ودجاج متبوعين بفرح وغناء الجمهوركلّها ممارسات وطقوس تمثّل عمق الحياة الأمازيغيّة الّي تحدف إلى طرد الشّر واستعادة الخصب للأرض 3.

إنّ كرنفال الأمازيغيّ قديم جدًّا ومتجذّر في جميع شعوب البحر الأبيض المتوسّط والّي نقلته عن حضارات قديمة غابرة 4 والّتي مثّلت لدى الإنسان البدائيّ نوع من عباداته الدّينية، فلقد مارس الإنسان عباداته بعد معرفته بالعالم المحيط به والّذي أدرك من خلالها أنّه لابدّ له من التّقرّب

اسير جيمس فريزر، ترجمة أحمد بوزيد، الغصن الذهبي دراسة في السحر والدين، الهيئة المصرية العامة للتأليف، ج1، 1971، ص438.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد الله حمودي، الضحية وأقنعتها، المرجع نفسه، ص45.

<sup>3</sup> المرجع السابق، ص46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>AbdelaaliTalmenssour,le carnaval dans les societes amazighes,universitezohr Agadir,2013,p3.

الفصل الثاني

من الظواهر الطبيعيّة، <sup>1</sup> الّتي توجد حوله حتى يدفع عن نفسه الأرواح الشّريرة ويحصل على الاطمئنان ماجعله يرجع إلى لبس الأقنعة والتنكّر في شكل حيوانات ضخمة ومفترسة بارتداء جلودها والقيام بحركات ورقصات طقوسيّة وسحريّة والخروج في جماعات إلى الهواء الطّلق وطلب المطر واسترضاء القوى الخفيّة حتى لاتؤذيه وهنا يذكر هيرودوت(أنّ قبائل النّسّامين يأخذون التّربة من الأرض ويلعقونها ويخرجون في جماعات لأداء هذا الطّقس معبّرين عن مدى احتياجهم للغيث اعتقادًا منهم أنّ الجفاف كان عقابا لهم وغضبا من الآلهة)<sup>2</sup>.

إنّ كرنفال آيراد والمقتعين وأهازيج الرّقص تذكّرنا بالعبادات الدّينية الّتي كان يقوم بما سكّان شمال إفريقيا للطّوطم حيث كان يُعرف ذلك اليوم عندهم بعبادة الطّوطم ويكون المسؤول عن تأدية تلك بالأقنعة والثّياب الغريبّة في جوّ روحانيّ يرمز لطقس عبادة ويكون المسؤول عن تأدية تلك الممارسات ساحر القبيلة وهو الوسيط لإرضاء الطّوطم وطرد الشّر، فقد صوّر الدّين لدى المجتمعات الإفريقية في السّيطرة على كلّ الأشكال الّتي تنبع منها الحياة مثل الهواء،الماء،التربة وكلّماهولامرئيّ ، ويتمّ سيطرة على هذه العناصر من خلال أشكال الأقنعة المتعدّدة والّتي تستقطب القوى الخيرة وأرواح الأجداد، الّتي يُعتقد فيها أخمّا تعمل كوسيط بين المجتمع والإله الخالق وأخمّا هي الّتي تحميه من كلّ مخاوفه فقد اعتقد الإنسان الإفريقي في فكرة المسخ بين عناصر الطبيعة حيث من بين معتقداتهم أنّ الحيوانات هي كائنات إنسانيّة تستطيع مغادرة جلدها الحيوانيّ فهي تنعير من إنسان إلى حيوان ومن جديد إلى إنسان مثلما يلبسون أو يُريلون أقنعة تنكّريّة، وهكذا

ال خذاني الحالك الكان الشيخ شا انتار دا الم الدامت المشاور

المحمد الصغير غانم، الملامح الباكرة للفكر الديني الوثني في شمال إفريقيا، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، ج1، 2005، ص12.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>زينب عبد التواب رياض خميس، الطوطمية بين السحر والدين في عصور ماقبل التاريخ بإفريقيا، مجلة العلوم الإجتماعية والإنسانية، جامعة محمد بوضياف بالمسيلة، مجلد7، عدد 14، 2018، ص244.

<sup>4-</sup> حاكلين كاندا، ترجمة أحمد صالح الفقيه، إفريقيا فنون النحت والرسم والعمارة، المؤسسة اليمنية للتنمية الثقافية، ط2، 2016، ص25.

<sup>5</sup>خزعل الماجدي، المعتقداتالإغريقية، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط1، 2004، ص343.

فإنّ احتفالات آيراد وبوجلود، إسطبالي يتشابهان مع الاحتفالات الزّراعية لشعب "البامبارا" في مالي أين كان اقتصادهم يعتمد على الزّراعة ماجعلهم يحتفلون بها ويأخذون مباركتها من خلال لبس الأقنعة الّتي تسمّى "شيوارا" لمباركة الأرض والاحتفال بالحصاد ويكون شكل قناع شيوارا على شكل حيوان منحوت من الخشب ركبت عليه قرون طويلة لحيوان الغزال مايصوّر لنا مخلوقا أسطوريّا نصفه إنسان ونصفه غزال وهذا مايشبه أحد أنواع أقنعة آيراد الّتي تحمل في صفتها شكل الحيوان والإنسان في آن واحد، وهنا يعتقد أهالي المنطقة أغّذا إله شيواراهو من علّمهم حراثة الأرض وزراعتها.

إنّ القناع والكرنفال والرّقص كلّها ممارسات عرفها الإنسان القديم ومارسها لأغراض متعدّدة منها السّحرية والطّقوسية ولطلب الخصوبة وإرضاء الآلهة، ويبرز هنا في هذه الاحتفالات أيضا الدّور النّسوي فنحد آيراد له زوجته الّتي تصوّر نفسها حاملًا ببطنٍ منتفخة كذلك بوجلود له زوجته أيضا، و شايب عاشوراء له حسناء مريمة، فالمرأة قد تجسّدت في مثل هذه الاحتفالات من خلال قناع وملابس نسويّة وترمز المرأة في شتّى الحضارات إلى الخصوبة فنحد شكل السيّدة البيضاء في النّقوش الصّخرية لصحراء الطّاسيلي  $^2$  حيث يمثل هذا المشهد مرأة عملاقة مقنّعة وذات زينة وتضع في يديها مايُشبه القفّاز تتدلّى منه خيوطٌ طويلة، و لها قرنان عظيمان وتبدو وكأنّا حامل حيث تظهر ببطن منتفخة ويدور بما بعض الأشخاص ويقومون بالرّقص ضمن طقوس معيّنة وذلك من أجل الحصول على الخصوبة  $^8$ ، وعليه فإنّ مشهد السّيدة البيضاء واللبؤة يعبّر عن عنه المؤثوبة الأنثويّة وهنا ترتبط المرأة عند العديد من الشّعوب بالأرض الخصبة حيث تستند عليها آلهة أنثويّة في شكل امرأة حامل.

\_

اجاكلين كاندا، المرجع السابق، ص22.

<sup>150</sup>م وزيد لخضر، المعتقدات والفن الصخري الطاسيلي آزجر في ماقبل التاريخ، 2015، -2016.

المرجع نفسه، ص150.

كما تُظهر العديد من الصور والتقوش وجود الحيوانات إلى جانب المرأة، والّتي يُرجعها الباحثون إلى طقوس التضحية والمرتبطة بسلامة المرأة أثناء الحمل وسلامة المولود، ووجود الحيوانات بجانبها دلالة على نوعٍ من سحر الخصوبة، وهذا ما أشارت إليه "مليكة حشيد" (أنّ وجود المرأة والحيوان في كثير من النّقوش دلالة على وحدة رمزيّة لخصوبة الحياة وكما يعبّر عن أسطورة بدئ الحياة)2.

إنّ معظم الأساطير والتّماثيلو النّقوش الّتي تصوّر المرأة والرّجل والحيوان تدلّ على وجود علاقة بين هذه العناصر تتمثّل في الحصول على الحماية من القوى اللّامرئيّة والحصول على عنصر الخصوبة والحياة، والّتي كان يستعطفها الإنسان بالاحتفالات الجماعيّة وتقديم القرابين ولبس أقنعة تنكّريّة والاحتفال بها، فقد كان الإنسان القديم يهاب كلّ ما يدور حوله حيث أنّ هذه الاحتفالات الّتي تضمّ الرّقص والمسرح والقناع ماهي إلّا تعبيرات عن موروث الشّعب ووسيلة تعبير عن مخاوفه وآلامه.

فما يمكن استنتاجه مما سبق أنّ احتفالات شايب عاشوراء، بوجلود، آيراد، إسطمبالي هي احتفالات شعبيّة فرجويّة تحمل في طيّاتها طقوسًا وأساطير وهي عبارة عن ظواهر دراميّة في شكل مسرحيّات طقوسيّة، والّتي لا تزال تُقام حاليًّا حفاظًا على عاداتٍ وتقاليد الأسلاف والّتي تحتوي على مشاهد فرجويّة للتّرويح على النّفس ولإرساء مظاهر التّضامن والتّعاون من خلال جمع الصدقات الّتي تقدّم للمساكين والمحتاجين.

ابن بوزید لخضر، المرجع السابق، ص222.

21لمرجع نفسه، ص232.

الفصل الثاني منطقة الأمازيغ

## خلاصة الفصل الثّاني:

إنّ المجتمع الأمازيغيّ راسخ في التّاريخ فهو يتكوّن من منظومة ثقافيّة واحتماعيّة وعقائديّة معقّدة تضرب جذورها في عمق ثقافة سكّان شمال إفريقيا كلّها وتظهر في العنصر اللّغوي والأنشطة الثّقافية والنّظم الاحتماعيّة.

وبهذا فإنّ كرنفال آيرادوبوجلود وشايب عاشوراء، وإسطمبالي، هي رواسب لمعتقدات دينيّة قديمة مارسها سكّان شمال إفريقيا، ولكن قبل كلّ شيء هي مرآة عاكسة عبرفيها الإنسان عن رغباته الإنسانيّة والّتي كانت تتمثّل في القناع والموسيقى والرّقص للتّرويح عن نفسه والّتي عُدّت البذرة الأولى لولادة المسرح الإنساني.

إذ يمكننا القول بأنّ هذه الاحتفالات الشّعبية هي احتفالات رمزيّة تعبّر في مضمونها عننسب الأمازيغيّ وعن ثقافة غائرة في التّاريخ فهي استذكار للفرح والفُرجة وكذلك الإفصاح عن رموز وطقوس يبقى التّأويل فيها متأرجحًا بين الحقيقة والخيال.

# الفصل الثالث النايربين الماضي والحاضر دراسة تحليلية

#### تمهيد:

سنحاول في هذا الفصل القيام بعملية المقارنة لطقوس الإحتفالبالناير في المجتمع السنوسي، إذ مع التغيرات الإجتماعية والثقافية الحاصلة في الآونة الأخيرة عرف بعض التحولات في مختلف الممارسات والطقوس الخاصة بإحتفالية لهذا سنقوم بالكشف عن الصورة الحقيقية لعملية الإحتفالية ومن عمارسات تقليدية ومتحولة من خلال إدراك درجة التغير والتحول الذي عرفته هذه الممارسة.

وبهذا قمنا برصد الإحتفالية من بداية التحضيرات إلى ليلة إنتهاءالإحتفالية وهذا ماسنقوم بعرضه في فصلنا حيث لم نكتف في عملنا فقط على الوصف وإنما إعتمدنا كذلك على التحليل الأنثروبولوجي نظرا لطبيعة البحث فهو يعد من المواضيع التي تمتم بإنسان وعلاقته بالمحيط حيث تعرف هذه الأخيرة بتشابك في الطقوس والعقائد، لهذا حاولنا وصفه وربطه بمجموعة من التغيرات ذلك أن الإحتفالية تشكل موضوعا يجمع بين ماهوإجتماعي وثقافي وعقائدي.

## أولا :الإطار التّاريخيّ والجغرافيّ لمنطقة بني سنوس:

إنّ أيّ باحث ملزم أثناء إعداد بحثه بتحديد الإطار التّاريخيّ والجغرافيّ لمنطقة البحث، ولهذا سنقوم في هذا الفصل بعرض بعض المعلومات حول المنطقة وتاريخها وساكنتها حتى تتكوّن لدينا صورة واضحة حولها.

## 1-1 موقعها الجغرافي

تقع دائرة بني سنوس على بعد 45 كلم من مدينة تلمسان، وتبلغ مساحتها الإجماليّة حواليّ 37495 هكتار يحدّها غربا بني بوسعيد؛ شمالا تيرني؛ وجنوبا سيدي جيلالي.

#### 2-1 تضاريس المنطقة

تُعرف منطقة بني سنوس بموقع جغرافي متميّز ما جعل تربتها من أخصب الترّب التي تنتج أجود الفواكه والخضروات، إضافة لصب مجموعة من الأودية والعيون بالمنطقة والّتي اشتهرت في شفاء العديد من الأمراض المستعصية، وتشكّل قرى المنطقة مجموعة من الجبال المعروفة في مدينة تلمسان بجبال "غاروبان" حيث تتميّز بجغرافيّة صعبة يصعب المرور عبرها ولكنّها سهلة بالنّسبة للحيوانات وتتميّز بطبقات جيولوجية متكوّنة من أحجار كلسيّة تنفجر على مستواها مجموعة من الينابيع من بينها نهر تافنة الذي ينبع في أسفل غابة مرشيش على بعد عشر كيلومترات من سبدو ويبدأ سيله نحو الشمال حتى يكاد يصدّه سدّ جبلي نحو الشمال الغربي، انطلاقًا من ذلك المكان يبدأ النهر سيله في مجرى ضيّق جدًّا تُشرف عليه جبال مشجرة وصخريّة تنعدم فيها المجالات الصالحة للزراعة، وعلى بعد كيلومترات يتّسع الوادي ليبلغ عرضه من إلى 3 كلم وعلى طول 15 كلم توجد زراعة الحبوب وحدائق للخضر والبقول والبساتين، ونجد في الضّفة اليسرى لنهر تافنة تجاويف كتلة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>آلفرد بل بني سنوس ومساجدها في بداية القرن العشرين، دراسة تاريخية أثرية ترجمة محمد حمداوي دار الغرب للنشر والتوزيع، ط1، 2011 ص49.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، 49.

الترافتين الجبليّة أ، كما تُعرف المنطقة وجود مجموعة من الأودية منها الموسميّة الّتي تجف في الصيف مثل وادي الدّيمناتووادي الخميس المعروفباسم وادي يَعدل وهو منحدر يصبّ في سدّ بني بحدل بعد التقائه بوادي تافنة تبرز فيه عدة ينابيع تكون دائمة السّيلان ما يجعل المنطقة مكسوّة بأشجار الزيتون والتّين والحّين والخوخ وحقول الخضر 2، ولهذا فالسّكان حريصون على المحافظة على أرضهم فهي تُعدّ مموّل اقتصادي هامّ لحياتهم بالإضافة إلى تربية الحيوانات كثروة حيوانيّة مهمّة تقدّم العديد من المنتجات الغذائيّة من حليب ولحوم وجلود تستعمل في الحياة اليومية كمنتجات الأغنام والأبقار والماعز 3.

## 3-1 مناخ المنطقة

تتأثّر قُرى بني سنوس بمناخ البحر الأبيض المتوسّط بشتّى خصائصه فهي تقع وسط مجموعة من الجبال يُقارب ارتفاعها حوالي 84 مترا ممّا جعلها تتمتّع بمناخ حارّ وجافّ في الصّيف وشتاء شديد البرودة نظرًا لارتفاع الجبال فيها، وتُعرف بكثرة تساقط الأمطار حيث تتعرّض المنطقة لهبوب الرّياح الغربية الّتي تؤثّر على الزّراعة الجبليّة؛ كما وتساعد على تكوين السّحب الّتي تحمل الأمطار ما يفسر كثرة تساقط الأمطار والثّلوج بالمنطقة 4 الأمر الّذي يُساعد الفلّاحين على تقديم أجود الخضر والفواكه، وظهور بعض النّباتات والأعشاب الّتي تستعملها نساء المنطقة في الطّب الشّعبي بعد أن ثبتت فعاليتها وسحرها في العلاجات المختلفة كالعرعار، البلّوط، الفلّين، الحلفاء والدّوم.

<sup>10</sup>الفرد بل، المرجع السابق، ص1

<sup>2</sup> إبراهيم الهلالي، الشعبي الثوري الجزائري 1954-1962 منطقة بني سنوسأنموذجا، مذكرة لنيل شهادة الماجيستر في أعلام الشعر الشعبي الجزائري، 2011، ص15.

<sup>3</sup>عبد الكريم بن عيسى الملامح المسرحية في إحتفالية آيراد بمنطقة بني سنوس رسالة ماجيستر قسم الثقافة الشعبية، جامعة تلمسان 2002 - 2002ص 40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>زيزي سهام، التويزة وأبعادها الإجتماعية، الإقتصادية والثقافية، دراسة سوسيوأنثروبولوجية، المدرسة الوطنية الدكتورالية، جامعة تلمسان، 2012، ص20.

#### 4-1 أصل ساكنة المنطقة

شهدت عصور ماقبل التّاريخ وجود سكّان في مناطق مرتفعات تلمسان الجبليّة وفي قرى بني سنوسرغم سكوت التّاريخ عن ذلك، وهنا تختلف الرّوايات حول أصل هؤلاء السّكان والأقوام فنجد أنّ أصل سكّان منطقة بني سنوس ينتمون إلى قبيلة "زناتة" الّتي استوطنت في عصر الممالك البربريّة منطقة تلمسان، ومن جهة أخرى يرى آلفرد بل في كتابه "بني سنوس ومساجدها" أنّ هؤلاء البربر الّذين يسكنون اليوم وادي تافنة والخميس ينحدرون من قبيلة "بني حبيب" وأخم أسلموا كما يقال على يد إدريس الأول ثم طُردوا بعد ذلك إلى المغرب أو أخم يمثّلون أسرا جاءت من فقيق أ.

ويقول أيضا ابن خلدون «أن قبيلة بني سنوس إحدى بطون كومية ولهم ولاء في بني كمي إلى وهي الجماعة الّتي يُنسب إليها عبد المؤمن المؤسّس الحقيقي لدولة الموحّدين، ولما فصل بني كمي إلى المغرب قعدوا عنهم وارتبطو ببني يغمراسن فاصطنعوهم2».

ويرى محمد بن رمضان شاوش في كتابه "باقة الستوسان" أنّه لا تزال إلى يومنا هذا قبائل زناتية تقطن الجبال الواقعة في ضواحي تلمسان الغربيّة والشّمالية "كبني سنوس" "مسيردة" و"أهل جبل فلّاوسن" وإنّ كثيرًا من هؤلاء القبائل انتقلو إلى تلمسان واستوطنوها واندمجو في أهلها اندماجا كليّا بعد أن تحضّروا وباشروا الأعمال الّتي يعمل بها كلّ سكان البلدة<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> فرد بل، المرجع السابق، ص.51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>آلمرجع نفسه، ص51.

<sup>3</sup> حاج محمد بن رمضان شاوش، باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان، عاصمة دولة بني زيان، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر، ط1، 1995، ص88.

## 5-1 الإسلام في المنطقة

لقد عرف المتنوسيون الإسلام على يد السلطان إدريس الأول الذي غزا المغرب الأقصى والمغرب الأوسط عام مائة وثلاثة وسبعين للهجرة أ، وهذا ما أكده عبد الله التنسي بقوله (فلمّا استوثق له الملك وتمّت دعوته زحف إلى البرابر الّذين كانوا بالمغرب كفّارا فأسلموا على يديه طوعا وكرها فافتتح "تامسنا" و"تادلا" و"شالة" ثمّ زحف في سنة ثلاثة وسبعين إلى تلمسان، فقد كان حفظ القرآن الكريم وتعليم مبادئ الإسلام يعتبر التّربية الأساسيّة في فترة ما قبل التّعليم لسكّان المنطقة)، وفلذا نجد أنّ كلّ قرية منقرى هذه القبائل البربريّة تمتلك مسجدا وفي كلّ مسجد مجموعة من الطّلبة من القرية أو مناطق مجاورة لتعلّم القرآن الكريم، وقد كان سكّان المنطقة يولون اهتماما كبيرا لهؤلاء الطّلبة حيث كانوا يدفعون لهم الضّرائب المستخلصة من مصروفهم الشّخصي 3 فقد كان اعتقادهم أن هذا سيعود بالبركة على قريتهم وعلى محصولهم الزراعي وكانت قراءهم المستمرة لكلام الله سبحانه وتعالى تنشر حول المسجد ترتيلا ممتعا وبركة لا غنى عنها وككلّ المناطق الإسلامية كانت تقام حفلات لهؤلاء طلبة من أجل تكريمهم وذكر فضل حفظ القرآن وكانت معظمها تصادف مناسبة المولد الشريف وليلة السابعة والعشرين من رمضان، وتعد مدرسة "تافسرة" لحفظ القرآن أحسن مدرسة أوليد خرج على يديها العديد من العلماء والفقهاء في القرآن الكريم.

## الاستعمار الفرنسي في المنطقة 6-1

لقد حطّ الاستعمار الفرنسي رحاله في المنطقة عام 1842 فكانت قُرى العزايل هي أولى محطّات الاستعمار 6 نظرًا لطبيعة الأرض السّهلة الّتي ساعدته على إقامة حصاره على ساكنتها ولهذا

أإبراهيم الهلالي، المرجع السابق، ص9.

<sup>2</sup> ألفردبل، المرجع السابق، ص47.

المرجع نفسه، ص48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص48.

<sup>5</sup>إبراهيم الهلالي، المرجع السابق، ص15.

<sup>6</sup>المرجع نفسه، ص15.

فإنّ المجاهدين المقاومين التحقوا بمجاهدي القرى المجاورة لتسهيل عمليّة الجهاد حيث أنّ الأرض المنبسطة لم تساعدهم في المقاومة كما أخّا لا تحتوي على أماكن ومغارات للاختباء.

أمّا باقي القرى فقد كانت تحت وطأة الجنرال الفرنسيّ المشهور بتسمية "بيدو"، فقد حاصر كلّ القرى وقام بالاستيلاء على أنعامها وحرق البيوت، وأفسد الحقول وقطع الأشجار المثمرة فاتّصل سكّان المنطقة بالمقاوم "الأمير عبد القادر" ولكنّ كلّ الجهود لم تفلح أمام أعمال الجنرال "بيدو" وفي عام 1844 حلّ الجنرال "كافينياك" خلفًا للجنرال "بيدو"، أمّا مع مطلع عام 1845 انتفضت قرى بني سنوس بمساعدة الزّعيم "محمد ولد علي ولد موسى" والّذي كان خليفة الأمير عبد القادر الأمر الذي أثار قلق الجنرال "كافينياك"فدعى الرائد "بيلو" القائد الأعلى لسبدو لتشديد الحراسة والحذر والاحتراز من مقاومي المنطقة، وقد أفضت هذه المقاومة بنتائج وهي إغتيال الرائد "بيلو"مافرض الحصار على سكان بني سنوس، ومع انطلاقة الحركة التّحريرية زوّدت المنطقة بالكثير من المناضلين وظل الجهاد مستمرًا إلى أن أُعلن يوم الإستقلال.

#### 7-1 التجارة والصناعات التقليدية للمنطقة

مارس سكّان المنطقة التّجارة فيما بينهم وبين المناطق الجحاورة مثل (مغنية، بني بوسعيد، العابد) فقد مارسوا كلّ أنواع المبادلات² من (مواد غذائيّة، ملابس...إلخ)، وكلّ مايحتاجه الانسان في حياته اليوميّة بالإضافة إلى الزّراعة فقد عُرفت مزارع المنطقة بخصوبتها وإنتاجها لأجود الفواكه والخضر فقد كان موعد جني الحاصيل فرحة للأسرة السّنوسية خاصّة أثناء جني الزّيتون، والّذي يتمّ في أجواء من التّعاون والتّضامن يتبعها الغناء أو مايعرف ب "العياط" في المنطقة كأهّم يغنّون للأرض ويشكرونها لأنمّا سخيّة معهم.

اٍبراهيم الهلالي، المرجع السابق، ص15.

<sup>21</sup>لرجع نفسه، ص20.

#### 8-1 إحتفالات المنطقة

ومن الاحتفالات الشّعبية في المنطقة نجد يوم عرفة أ والّتي تُقام كلّ تاسع من ذي الحجّة حيث تتجمّع فتيات المنطقة اللّواتي لم يبلغن سنّ الرّشد ويُقمن بالطّواف حول منازل المنطقة حيث يقوم الأهالي باستقبالهم بمأكولات مصنوعة من الدّقيق والرّيت كذا النّقود ويقومون بترديد الأغنية التّالية:

عارفة مباركة ميمونة عارفة

أعطيني شوية ولانمشي

مباركة وجدي فيك ميمه

براهيم آشمايمو ولاكبير عمايمو

ولا الشيخ رباعهأحامو حامو

ولا ختيك ولا مرتك الله يعطيك الخير فيك ميمه.

كما تنتشر لدى الأهالي ظاهرة الوعدة والّتي تقام من أجل الأولياء الصّالحين في المنطقة من أهمّها وعدة "شيخ السّنوسي" على الرّغم من وجود ضريحه بتلمسان، وتُعرف الوعدة لدى الأهالي بمظاهر التّضامن والتّعاون وذبحالاً ضحيات وإعداد الكُسكس وإطعام عابري السّبيل وكلّ سكّان المنطقة، وتنتهي هذه الوعدة بالدّعاء لله عزوجل للبلاد وللأهالي وبإبعاد الأمراض وشفاء المرضى والتّرحم على الموتى وتُختم بقراءة الفاتحة والصّلاة على رسول الله.

<sup>1</sup>بن عيسى عبد الكريم، الملامح المسرحية في إحتفالية آيراد، المرجع السابق، ص44.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

#### ثانيا: البعد الثقافي

كرنفال آيراد أو كما يعرف عند مجتمع البحث باحتفالية الناير، والذي يقام ليلا في شكل عروض مسرحية في الهواء الطلق يمثله شباب المنطقة، يتنكرون في ألبسة وأقنعة حيوانية متنوعة ومخيفة ونجدهم يسيرون في موكب بهيج بين أزقة المنطقة.

إن التحضيرات لكرنفال آيراد تسبق حوالي شهر قبل موعد الاحتفالية، حيث يجتمع الشباب في أماكن سرية بعيدة عن المنطقة كالمغارات أو البساتين، ويتم الاتفاق حول توزيع الأدوار وجمع المواد الخاصة بالعرض، التي تصنع منها الأقنعة، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا: (كنا نتلاقاو بعاد على ديارنا وكان ملقى سري وخفية عن أعين القرية)، فهذا اللقاء كان يتم فيه اختيار الشخصيات التي ستقوم بالتمثيل ويتم الإتفاق على الأدوار وسيرورة المسرحية والكرنفال في حد ذاته.

يتكون كرنفال آيراد من عدة أدوار مسرحية منها الأسد أي (آيراد) الشخصية الرئيسية، حيث يتم اختيار هذا الدور وفق شروط معينة، مثلا أن يكون لديه قوة حسدية وأن يكون ملماً بأساسيات اللعبة كما يكون اللباس والقناع الذي يلبسه مختلف ومخيف عن باقي الأقنعة الأخرى وذلك حتى يثير الخوف والهلع وسط الجمهور، كما تعرف هذه الشخصية بتقييدها بحبل من صوف أو سلسلة من حديد طولها 2 متر، وذلك للحد من قوة آيراد أي (الأسد) أنظر الملحق رقم(1) وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (السبع كان يلبس خير من السبوعه لخرين وكانت كلمته ما طيحش فالأرض فهو الحاكم الناهي\*)، فالأسد يحظى باحترام أهالي المنطقة كما تطاع أوامره لأنه يعد قائد الاحتفالية، حيث نجد أن الجميع يطلب بركته وقداسته، أما الدور الثاني يتحسد في شخصية اللبؤة والتي تمثل زوجة الأسد وتعرف هذه الشخصية بلباسها النسوي، وقناعها وحركاتها

<sup>\*</sup>تعد شخصية آيراد هي محور الأساسي في العرض المسرحي لآيراد لذلك يختلف في شخصيته وقوته عن باقي العناصر ذلك أنه يعد السلطة الحاكمة وصاحب القرارات ولابد أن يثير الخوف والهلع في نفسية المشاركين والجمهور وتعد أوامره مستجابة وأي رفض لها يكون بتعرض صاحبها للضرب.

المضحكة وببطنها المنتفخة التي تجسد على أنفا حامل، أنظر الملحق رقم(2)، يتبعها الآيراديين الصغار، ويمثلون دور أبناء آيراد ويتراوح عددهم من سبعة إلى ثمانية (7إلى 8 أشخاص)، بألبستهم وأقنعتهم الحيوانية المختلفة والمخيفة تجسد أشكال حيوانات مختلفة من (قط، أرنب، حروف بقرة...إلخ)، كلها من منتوج فلاحي للمنطقة، أنظر الملحق رقم(3)، بالإضافة إلى (رمان، تين، زيتون، لوز، زيت زيتون...إلخ)، والتي يتم تجهيزها قبل عام من الاحتفالية حيث يتم غسلها وتجفيفها بالملح حتى لا تتعفن، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا نجمعو الهيدورة\* نتع كبش ولا معزة لي كان وندوها للواد ونغسلوها مليح وكاين لي يسبغها وكاين لي يخليلها لونها)،ويقول مبحوث آخر (إن من شروط قناع آيراد أن يصنع من منتوج فلاحي للمنطقة\*)، كما كانت تضاف له مواد الزينة فقد كان يستعمل "الغلال\*، البصيلة\*، منحكة، الودعة\*، "كأدوات زينة يقوم المثلين بالتزين بها حتى يكون شكل القناع واللباس مختلف ومتنوع أما فيما يخص الألوان، فقد صرح أحد المبحوثين (كنا نخليو صوف الخروف بيضاء ولا سوداء وأحيانا لي يحب يصبغها باللون أحد المبحوثين (كنا نخليو صوف الخروف بيضاء ولا سوداء وأحيانا لي يحب يصبغها باللون الأحمر)، فلم يكن اختيار الألوان ضروري حيث كان الآيرادي يفضل ترك لباسه على طبيعته، وفي المحدد يقول أحد المخبرين\* (ليس هناك تحديد للألوان فكل لاعب يختار القناع وألوان هذا الصدد يقول أحد المخبرين\* (ليس هناك تحديد للألوان فكل لاعب يختار القناع وألوان

<sup>\*</sup>الهيدورة ونعني بها جلد الصوف الذي يكسو لحم الخروف أو المعزة حيث يحتفظ بها سكان المنطقة بعد ذبح الأضحية في عيد الأضحى ويقوم بغسلها وتجفيفها بمادة الملح حتى لاتتعفنالإستخدامها في صنع اللباس الآيرادي والأقنعة الآيرادية بعد إضافة الألوان لها أو تركها على حالتها الطبيعية.

<sup>\*</sup>إن من شروط صنع القناع واللباس الآيرادي في الماضي أن تكون مادة صنعه من منتوج فلاحي للمنطقة سواء من حيوانات المنطقة أو نباتات بإضافة إلى بعض الملابس القديمة التي لاتحتاجها المرأة السنوسية، ذلك أن القناع الآيرادي يجسد في مظهره الأصلي شكل حيوان يثير الخوف والرهبة عند رؤيته عكس مانراه حاليا من أقنعة بلاستيكية لاعلاقة لها بالقناع الآيرادي الأصلي.

<sup>\*</sup>الغلال ونعني به قوقعة حيوان الحلزون حيث يقوم أهالي المنطقة بجمعه من الغابة والوديان وغسله وإفراغه من محتواه وجعله كأداة زينة يستعملها اللاعب الآيرادي في لباسه بحيث يستعملها على شكل سلسال يضعه في عنقه.

<sup>\*</sup>البصيلة وهي نبات شوكي يستعمله اللاعب الآيرادي كأداة زينة حيث يحملها بيديه على أنها سلاح خاص به.

<sup>\*</sup>الودعة وهي عبارة عن حجرة دائرية مقسومة لشقين تربط بسلسال يستعملها اللاعب الآيرادي كأداة زينة وكوسيلة تحفظه من الأرواح الخفية والمؤذية.

<sup>\*</sup>أستاذ علي عبدون باحث في تراث المنطقة ومسرحي هاوي، تم ذكره سابقا.

حسب مخيلته ويعطى لنا مثال يقول في "1990 مات 6 أشخاص من المنطقة في ميناء العابد وعليه كرنفال آيراد لتلك السنة كان لباسه يشبه لباس عمال الميناء الذين ماتوا تخليدا لأرواح تلك الموتى)، وبهذا تبقى السرية في صنع القناع آيراد بعدم الكشف عن صاحبه حتى لا تذهب هيبته لدى الجمهور، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (إذا صار وعرفوه ناس راه ما يلعبش ويخسر علينا آيراد)، فصاحب القناع وجب عليه التغيير من نبرة صوته وحركاته حتى لا تنكشف هويته لدى الأهالي، إذ أن من أساسيات العرض الآيرادي الانسحاب إذا انكشف صاحب القناع، كما نحد شخصية "المقدم" والتي تحظى بالاحترام والوقار من طرف أهالي المنطقة، فصاحب هذا الدور يعرف بلباسه المتميز وهو عبارة عن "سلهام أو جلابة "" يتدرج لونها بين الأحمر والأبيض والأسود وتقوم الجماعة باختيار هذه الشخصية أنظر الملحق رقم(4)، حيث لابد أن تتوفر فيه الشروط الأساسية وهي أن يكون محبوبا لدى الأهالي ومعروفا بالخير وحبه وخوفه من الله عز وجل، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين (كان المقدم إنسان يخاف الله وكامل ولاد البلاد يحبوه وإنسان كيما يحب نفسو يحب لغيرو)، فقد كان دور المقدم في قيادة موكب آيراد وقراءة الفاتحة والدعاء لأهالي المنطقة، ما جعله يحظى بالاحترام والتقديس. نجد أيضا شخصية "الطبيب" الذي يقوم بدور المعالج للبؤة أثناء ولادتها للأطفال الصغار ويظهر بملابس الطبيب بمأزره الأبيض ونظاراته فوق رأسه ويحمل سماعة وحقيبة بيده، ثم يمثل بحركات تدل على هيئة الطبيب والمنقذ للبؤة من الموت، كما نحد بجانبه دور "العلام"حيث يتمثل دور هذه الشخصية بحمل علم يكون لونه أبيض أو أخضر وتكمن وظيفته في تحديد المنازل التي سيقوم موكب آيراد بدخولها حيث يقوم بالدق والانتظار ليتبعه الجمهور ويبقى آخر دور في العرض الآيرادي هي "الفرقة الموسيقية" التي تتكون من أصحاب البنادرية والطبل، **أنظر الملحق رقم(5**)، بالإضافة إلى الجمهور الذي يتبعهم بالرقص والغناء

<sup>\*</sup>السلهام أو جلابة هي لباس تقليدي تعرف به المنطقة المغاربية في مناسبات الإجتماعية والدينية يصنع من صوف الأغنام أو جلد الماعز يعرف بخشونته وتقله ويدل ملبسه على الجاه والشرف.

مشكلين كرنفال آيراد ثم العرض المسرحي الذي تكون خشبته أزقة المنطقة والممثلون المزينون والمتفرجون هم الجمهور من أهالي المنطقة.

## 2- 1 المسرح

يعد المسرح جزء من العرض الكرنفاليلآيراد ذلك أن الفرجة الآيرادية تحتوي على عناصر مسرحية من ممثلين ولباس ونص مسرحي وله دلالات قوية ورمزية حول إنقضاء موسم زراعي وقيام سنة فلاحية جديدة، فموت اللبؤة وحزن آيراد عليها وغضبه وحتى الرقصات التي تكون فكاهية هي في الحقيقة محزنة، وهي تحسد كلها من خلال الممثلون الذين هم مقنعون ويرتدون ملابسهم مثل المسرحي بلباسه المتميز أكل هذه العناصر الثقافية تقربنا إلى المسرح في أبسط أشكاله، فقد وجدت إرهاصات الأداء المسرحي في مقطوعات فلكلورية التي كان يقوم بها الإنسان في بداية تدينه، حيث كانت هناك فرق غنائية راقصة والتي تقوم بالتجوال أيام الأعياد وموسم الحصاد وتتمركز في الساحة ويقف القرويون لمشاهدتما، كما يرى في هذا الصدد الدكتور "حسن المنيعي" (أن أصل المسرح كان في بدايته عبارة عن حفل ديني تقيمه مجموعة إنسانية بشعيرة زراعية للحصول على الخصوبة تقوم طقوسها على مشاهد الرقص والغناء والتعبد في شكل كرنفال منظم توظف فيه شخصيات إنسانية بأقنعة حيوانية مختلفة ترمز كلها لعودة زمن مقدس (6)

كما يؤكد الدكتور محمد خشاب قائلا: "أن بداية المسرح في الحضارة الفرعونية بدأ مع المتجولين، للاحتفال بأعياد ليلا مع القرويون في ساحة المدينة يغنون ويرقصون ويتم عرض بعض

المعلومات تحصلنا عليها من خلال مقابلة مع أستاذ عبد العزيز محبوب وهو أستاذ باحث في تراث المنطقة ومن مؤسسي إحتفالية آيراد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>فاروق خو رشيد، الموروث الشعبي، دار الشروق، ط1، 1992، ص103.

<sup>3-</sup> حسن بحراوي، المسرح المغربي بحث في الأصول السوسيوثقافية، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994، ص7.

التمثيليات من خلال ما يتداول لديهم من قصص في مناسبات خاصة كعيد الأضحى أو عاشوراء أو دخول فصل الربيع"1.

ولقد أكدت الدراسات الحديثة أن بدايات المسرح ارتبطت بأسطورة وهذا ما أكده الباحثين في الأنثروبولوجيا، بأن المسرح وجد من تأثير الأسطورة على الإنسان والممارسات البدائية لطقوس الرقص $^2$  والاحتفالات العقائدية، وما نلاحظه في كرنفال آيراد ذلك ارتباط بطقوس الناير إذ لا يمكن الاحتفال بالسنة الجديدة دون كرنفال آيراد، ما دفعنا لسؤال أحد المبحوثين فرد قائلا (إن طقوس الناير لابد لها من ممارسة تسمح لنا بالدخول لمنازل المنطقة وكرنفال آيراد يسمح لنا بدخولها ويعطى للاحتفال نكهته الخاصة من ترفيه وفرجة)،إن الدلالات الرمزية والثقافية لإحتفاليةالناير لدى الأهالي خاصة ولدى الجتمع الأمازيغي عامة مرتبطة بالتقويم الفلاحي والاحتفال به هو توديع سنة الفلاحية واستقبال سنة جديدة وفيرة، وهذا ما تحدث عنه الباحث عبد الله حمودي(أن كل الاحتفالات المسرحية هي من قبيل السحر التماثلي حيث يحاكي البشر بواسطة موت أو بعث ضحية للموت والتحدد السنوي لقوى الطبيعة فهي احتفالات شبيهة باحتفالات الربيع في عيد ديونيزس عند الإغريق)،<sup>3</sup>لهذا كان المغزى من إحتفاليةالناير هو إسترضاء للقوى الخفية وتحديد الطبيعة لدورتها الحياتية، كما تشكل الاستعراضات التي يقوم بها المقنعين جوا من الفرجة والمرح في نفسية أهالي المنطقة،وفي هذا الصدد يقول أحد المبحوثين (آيراد ناس بكري كانو يعانيوله لأن الناس مكانش عندها سينما ولا تلفزيون كيما اليوم وكان احتفال بآيراد هو يوم فرحة عندنا باش نلعبو ونضحكو ونتفرجو)،إن المجتمع السنوسي فيما مضى افتقر لمختلف متطلبات الحياة من وسائل تكنولوجية من تلفزيون وإنارة وكرنفال آيراد كان يعد فرجة ومتنفس لمشاكلهم وأحزانهم طوال العام

افاروق خو رشيد، المرجع السابق، ص104.

<sup>2</sup> حميدة سليوة، الأشكال المسرحية في التراث العربي بين الطقس والقص، مجلة حوليات التراث، جامعة سكيكة، العدد: 15، ص 140.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عبد الله حمودي، الضحية وأقنعتها، المرجع السابق، ص41.

ينتظره السكان لتفريغ المكبوتات والإستمتاعبالفرجة،إن العروض الآيرادية تكون لمدة ثلاثة أيام متنالية المحاول المحاول المعلمين القرب من أحد الأولياء الصالحين أو أن للولي دورا أساسيا في العروض والفرقة الموسيقية والمقنعين بالقرب من أحد الأولياء الصالحين أو أن اللولي دورا أساسيا في العروض الآيرادية تكمن في الحصول على كرامة وبركة هذا الولي لتنتشر في أرجاء المنطقة، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا نتلاقاو قدام ضريح سيدي أحمد لخاطرش ناس شرفاء ونتاع خير وبركة وكانوا يرحبوا بينا ويعطونا الزيارة)، ويعد الاعتقاد في الأولياء ظاهرة شعبية عامة في المختمع الجزائري فقد ربطه المخيال الشعبي بعامل البركة والقداسة فهو يترجم ذلك الرابط الروحي بين عالم الأحياء والأسلاف أو أن اللبنة الروحية لكرنفال آيراد تكمن في الولي والمقدم الذان يجسدان دور الرجل الصالح المحب لله والذي يتكفل بالدعاء لأهالي المنطقة. إن دور المقدم في الطقوس البدائية الرجل الصالح الحب لله والذي كان يلجأ إليه كأب روحي في الممارسات العقائدية لحماية القبيلة واسترضاء القوى الخفية أو أن المقدم والكاهن كلاهما ظهرا استجابة للطقس الديني فالأول يقوم بدوره في التمثيل كأب روحي في المسرحية تقوم وظيفته بقراءة سورة الفاتحة والدعاء لأهل المنطقة والآخر يقوم التمثيل كأب روحي في المسرحية تقوم وظيفته بقراءة سورة الفاتحة والدعاء لأهل المنطقة والآخر يقوم التمثيل وطقوس لحماية أفراد القبيلة.

إن المسرح الآيرادي في لباسه وحركات ورقصات المقنعين يمثل البدايات الأولى للمسرح الإنساني، والتي ظهرت مع الإحتفالات الدينية التي كانت تقوم على الرقص والغناء والتعبير؛ ذلك أن هذا المسرح جمع بين الفرجة والحبكة والدراما دون نص مسرحي، مما نستنتج أن لباس جلود الحيوانات ترجعنا إلى الإنسان البدائي الذي مثّل بطريقة لاشعورية فقد كان يشاهد نفسه من خلال النار التي يشعلها داخل الكهف بمدف التدفئة أو الطبخ، فإذا به يشاهد نفسه عملاقا على جدران الكهف

<sup>\*</sup>تعد أضرحة الأولياء مكان الذي يجتمع فيه الجمهور والمشاركين في الإحتفالية ذلك أن مكان الضريح مقدس ومبارك لدى المخيال السنوسي كما يسمح لهم بتجديد زمن المقدس بحضور روح هذا الضريح وأخذ بركته وقداسته ونشرها في أرجاء المنطقة كما يعد الضريح المكان الوحيد الذي يسمح لهم بممارسة طقوسهم من غناء ورقص وأدعية.

اطواهري ميلود، المقدس الشعبي مرجعيات، تمثلات، وممارسات، دار الروافد الثقافية، ط1، 2016، ص157.

ليؤدي مشاهد وأدوار مختلفة أمام أفراد أسرته من أجل بث الفرجة والمرح فقد كان يصور لهم رحلته اليومية وكيف كان صراعه مع الحيوان المفترس في شكل تراجيدي مسرحي أمثلا ذلك الحيوان الذي تشاجر معه فيأخذ أحدهم دور الحيوان مرتديا جلده أو قرونه محاكيا لحركاته ومقلدا لأفعاله بينما يجسد الآخرون أدوارهم الحقيقية أثناء عملية الصيد وهذا ما يتوافق مع الفرجة الآيرادية فلباس المقنعين المخيف وحركاقهم إمتدادا لهذه الممارسات.

أما عن الدراما فتتحسد في مرض اللبؤة الذي يؤدي إلى الموت أثناء إنجابها للأطفال حيث يتدخل الطبيب من أجل إنقاذها وهذا مانجده أيضا لدى الحضارات البدائية الأحرى وما يعرف بساحر الشامان في المحتمع البدائي، إذ نجد لدى قبائل أروكان وهم من قبائل هنود الحمر يجسد شامان دور العرافة<sup>2</sup> ويشفي أهل القبيلة من كل الأمراض ويستلهم الشامان قوته من عالم فوق الطبيعة، وذلك ما حسده دور الطبيب في المسرحية الآيرادية حيث ينقذ اللبؤة من الموت لتعود إلى الحياة وينال رضا آيراد ويعم جو الفرح والرقص، وبحذا تبدأ الفرجة من خلال أغاني آيراد ورقصاقم وبالاستعانة بالموسيقي أو حركات القناع، وهنا الجمهور ليس متفرجا فقط وإنما مشارك في العرض المسرحي كما يتلقى بعض المشاركين في العرض الآيرادي إلى ضربات من الأسد لزيادة متعة الفرجة، وأيضا لها دلالة قوية ورمزية حول سلطة آيراد وقوته في العرض المسرحي، وهذا ما صرح به أحمد المبحوثين قائلا (كنا بكري نلعبو آيراد يا لوكان ماشي مزينين وكان سبع يضربنا لوكان المبحوثين قائلا (كنا بكري نلعبو آيراد يا الحرام وخوف لدى الأهالي وقد كان الضرب من أساسيات الفرجة الآيرادية ذلك حتى يبعث الرهبة في الجمهور ويبين قوته، وحتى لا يقتصر الحفل فقط أساسيات الفرجة الآيرادية ذلك حتى يبعث الرهبة في الجمهور ويبين قوته، وحتى لا يقتصر الحفل فقط

<sup>-</sup> حسن بحراوي، المسرح المغربي بحث في الأصول السوسيوثقافية، المرجع السابق، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ar.m.wikipedia.org

<sup>\*</sup>إن من أساسيات العرض الآيرادي في الماضي أن يكون هناك إندماج بين الجمهور والمشاركين واللاعبين والفرقة الموسيقية حتى ينجح العرض الكرنفالي لآيراد لهذا كان آخر شخص في الموكب هي شخصية آيراد(أسد) وذلك حتى يقوم بمراقبة من يخرج عن الجماعة ويقوم بضرب كل من لايغني أو يرقص وذلك دلالة على سلطته وكلمته المسموعة في العرض الآيرادي وأيضا لنجاح الفرجة الآيرادية ويشارك الجميع في هذه الإحتفالية ولكن هذا الإندماج لم يعد موجودا ذلك أنه كل طرف مشارك في الإحتفالية يقوم بما تمليه عليه نفسه وأيضا لغياب تلك السلطة التي كان يتمتع بما آراد فيما مضى.

على المزينون وإنما حتى المشاركون ليكون هناك تفاعل وتكامل بين من يؤدوا العرض المسرحي والمتفرجين وحتى تنجح الفرجة الآيرادية، والهدف من هذه الفرجة هو إيصال رسالة عن الواقع الذي يعيشه الجتمع السنوسي من مشكلات إجتماعية ونفسية وإقتصادية من خلال إحتفالية يعمها المرح والفرجة، أما ما لاحظناه لدى نزولنا إلى الميدان في السنوات الأخيرة هو غياب العملية التنظيمية وحدوث تغييرات على مستوى العرض المسرحي وطقوس الإحتفالية بين الماضي والحاضر، قد نحصر هذه التغيرات في طريقة اللباس الآيرادي بحيث أدخلت عليه بعض التغييرات التي تتنافى مع اللباس الأصلى، ذلك أن اللباس الآيرادي في الماضي يشترط أن يكون من منتوج فلاحى للمنطقة (صوف، جلود حيوانات، ملابس قديمة وبالية....إلخ)، كما لاحظنا تغيير آخر على مستوى القناع حيث طغى القناع البلاستيكي عوض جلد الحيوانات، أنظر الملحق رقم(6)، إن التغيير الحاصل على مستوى اللباس سببه غياب العملية التنظيمية ذلك أن اللباس المسرحي لآيراد في الماضي كان يصنع في جو من التعاون والتضامن في جلسات سرية تسودها عملية التشاور من طرف الشباب وتوزيع الأدوار بانتظام، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (لعب آيرادمبقاش منظم كما بكري كنا نتلاقاو ونتشاورو وشباب اليوم طايش وكل واحد يلغا بلغاه)، إن هذا التغير مس قداسة آيراد فلاحظنا أثناء الاحتفالية ظهور عدة شخصيات لدور الأسد ما كان له تأثير على طريقة العرض المسرحي التي أصبحت بطريقة عشوائية وفوضوية، وهذا ما لاحظناه في الميدان إذ أن غياب عامل التنظيم وظهور عدة شخصيات للأسد زيادة على غياب شخصية اللبؤة عن العرض المسرحي أحيانا وفقدان المقدم لدوره الأساسي أفقده هيبته إذ أن خلال مرور موكب آيراد لاحظنا المزينون يرقصون على أنغام الفرقة الموسيقية يقابلهم المقدم وهو يقوم بقراءة الفاتحة وبذلك فإن التسلسل في العرض الآيرادي لم يعد محترما من طرف الممثلين كما كان في الماضي، أنظر الملحق رقم(7)، وهنا يقول أحد المخبرين قائلا (إن المسرح الآيرادي حدثت له قفزة نوعية مثل المسرح الجزائري يجمع بعدة أنماط ليستخرج بنمط جديد يعني ميلاد مسرح آخر)، ذلك أن المسرح الآيرادي شكل من أشكال المسرحية تجسد الفن الشعبي، إن الجحتمع الجزائري لم يعرف المسرح بالمفهوم العصري إلا في مطلع القرن

العشرين فقد مارس الشعب الجزائري مسرحه من طقوس الدينية والاجتماعية 1 مثل المولد النبوي الشريف وعاشوراء ومناسبات مختلفة خاصة الطقوس المرتبطة بأرض وطلب المطر فقد كانت هذه الطقوس أقرب إلى المسرح أو ما يعرف بالفن الدرامي $^2$  لتوافرها على عناصر المسرح من ممثلين ولباس ومتفرجين وكانت أغلب المقطوعات المسرحية تصاحبها طواف في الشوارع والساحات مع مقاطع غنائية وألعاب بملوانية وضحك ومن هذه الأشكال نجد الحلقة، لعبة غنجة تقوم على فن حوار وسرد حكايات وأحداث ذلك أن هذا النوع من المسرح هو حقل خصب لتطبيق الأسس المسرحية فقد وجد الإنسان القديم في التمثيل دورا مهما في عكس المعتقدات والتصورات الدينية والسحرية، التي تعرض بشكل درامي حيث كان الممثل يقوم بلبس أقنعة حيوانية مخيفة ويقومون بعرض ملاحم بطولية تمثل ما قام به الآباء والأجداد، 3 وقد كانت تصاحب هذه العروض المسرحية أغاني بطولية مع رقصات جماعية، التي تعكس انتصارات الإنسان على قوى الشر.

تعد الفرجة الآيرادية جزء من هذه الأشكال المسرحية والتي ربطها الإنسان الأمازيغي بالأرض وبالاحتفال بتجدد النبات والزرع وهذا ما تجسده اللبؤة أثناء ولادتما للأطفال الصغار، ولكن كل هذه الأدوار تغيرت بين الماضي والحاضر وجعلت من المسرح الآيرادي يفقد الكثير من رمزيته ودلالاته وخصوصياته، فدخول كرنفال آيراد لمنازل المنطقة لم يعد قائما نظرا لتغير العمران وضيق صدر المنزل وعدم استيعابه لكل الجمهور كما يرجعها سكان المنطقة إلى زوال النية وقلة الثقة وتغير الجيل، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا كي ندخلو شي دار ما نديروش فوضي لصحاب الدار لا خيانة لا قلة حياء وكانت حالة منظمة)، إن المشكلة الرئيسية هنا هي تغير الأجيال التي أصبحت تقوم بهذه الممارسة ذلك أن كرنفال آيراد انقطع لمدة خمسة سنوات متتالية بسبب الاستعمار الفرنسي ثم في العشرية السوداء التي كان لها تأثير في فقدان هذه الممارسة الكثير من رمزيتها وخصوصياتها وهذا

امباركة مسعودي، المسرح الجزائري التأسيس والريادة، مجلة البدر، جامعة عنابة، مجلد: 09، العدد: 12، 2017، ص684. <sup>2</sup> المرجع نفسه، ص685.

<sup>[</sup>براهيم حيدري، إثنولوجيا الفنون التقليدية، المرجع السابق، ص113.

ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (مكانش عام لى تخلفنا على آيراد من سوى في قيرة لى كان لازم علينا ندخلو لديارنا على 6 مساء وممنوع علينا نخرجو كان استعمار يضربنا)، إن الاستعمار الفرنسي منع كل أنواع الاحتفالات التي يقوم فيها الشعب بالتجمع، حيث صرح أحد المبحوثين قائلا (حتى عيد مكناش نعرفو نفرحو بيه)،وفي هذا الصدد تقول الباحثة سعاد محمد خضر (أن الاستعمار الفرنسي حارب مختلف الظواهر المسرحية والاحتفالية وطارد ممارسيها وضيق عليهم فلم تكن تلك المحاولات هينة على السلطة الاستعمارية التي ردتها ازدهارا ثقافيا شعبيا فحاربت الرواة والمداحين وفض المجالس الشعبية)" أن الإستعمار الفرنسي حاول طمس كل عادات وتقاليد المنطقة ومن قرارات الاحتلال الفرنسي إصدار قانون سنة1843 بمنع هذه العروض المسرحية وعقوبة السجن لممارسيها أنقد كانت العروض الآيرادية مساند للمجاهدين والثورة التحريرية، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا دراهم وماكلة لي يعطوهنا الشعب نمدوها للمجاهين ونعاونوهم بيها)، ويقول آخر (كنا إلى بغينا شي حاجة نطلبو من المزينين يغنوها لمجاهدين وهما يفهمونا)، كما رفض الاحتلال الفرنسي احتفالية آيراد لتصويره لدى المزينون بطريقة ساخرة ومضحكة ما آثار غضبه واستفزازه، أما المرحلة الثانية فكان للإرهاب دورا كبيرا في توقف هذه العروض ذلك أن مثل هذه الاحتفالات الشعبية بدعة لا أساس ديني لها ولا تتوافق مع تعاليم الإسلام، فقد تعرض السكان لمضايقات من طرف بعض الجماعات السلفية بإسم الدين وحاولوا منع

\*إن من خلال مقابلتنا مع مجموعة من المبحوثين ومن ممارسي كرنفال آيراد في الماضي أكدوا على صعوبة إقامة هذه العروض نتيجة

تهديد الإستعمار الفرنسي له وصعوبة الحصول على تسريح إيداري لإقامة الإحتفالية حيث أن الإستعمار الفرنسي كان رافضا لكل أشكال التجمع حيث كان يرى فيها تهديدا على حكومته وأنها وسيلة لمساعدة المجاهدين لهذا يقول أحد المبحوثين أن الجيش الفرنسي كان يفرض عليهم دخول إلى منازلهم على الساعة السادسة(6) مساءا وأي مخالفة لذلك تعرض صاحبها دخول إلى السجن، كما لم تكن سلطة الإستعمارية التي رفضت هذه العروض فقد ظهر بعد الإستقلالإتجاه السلفي وهم كانوا رافظين لهذه الإحتفالية ويرون أنها مخالفة لتعاليم الدين الإسلامي، وبمذا جردت الإحتفالية من كل أشكالها ورموزها الطقسية الأصلية نظرا لإختلاف الأجيال الممارسة لهذه الإحتفالية.

امباركة مسعودي، المسرح الجزائري التأسيس والريادة، المرجع نفسه، ص685. 2 المرجع نفسه، ص<u>685</u>.

هذه العروض المسرحية من خلال التهديد، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (لقد كان هناك صراع قوي بين الحركة المؤيدة للاحتفال آيراد بأنه حركة ثقافية حلال وبين الاتجاه الذي جاء من السعودية على أنه حرام وشرك بالله)، فخلال هذه الحقبة فقدت العروض الآيرادية الكثير من طقوسها وعناصرها لأن أجيال هذه الفترة ليس لها دراية كافية بمذه العروض فهو في مخيلته يمارس أحد عادات وتقاليد أجداده عكس المثقف الذي تجده يبحث ويتقصى حول الاحتفالية.إن التحول الممارس في العروض الآيرادية يعد طبيعي نتيجة مايعرفه المسرح المعاصر من تقنيات ووسائل جديدة وحديثة والتي إتجهت حول قضايا التغير الإجتماعي والقضايا الإنسانية كحقوق المرأة والعنف وهذا ما أشار إليه المفكر الأنثروبولوجى "برونسيلاف مالينوفسكي، Bronislaw Malinowski" "(أن التغير عملية طبيعية يتحول بها نظام المجتمع من نموذج إلى آخر أكثر تعقيدا1)،كما أصبحت الاحتفالية بهذه الممارسة محل سخرية واستحياء منها، فيقول أحد المخبرين والذي كان له دور في إحياء هذه الممارسة من جديد فيقول (أنه عام 80 و70 عندما كنت أطرح فكرة احتفال بآيراد كانو يردون بقول أنت مهبول في عقلك نلبسو ماسك وندورو)، كما يقول أنه لمدة سنة كاملة قام بجمع بعض الشباب وتجهيزهم للعرض، ولقد تمت العملية بنجاح ويقول أما في السنة الموالية كان هناك إقبال لأن أهالي المنطقة قاموا بالترحيب بالفكرة، وجعلوا من هذه الاحتفالية تاريخ الأجداد، فالجيل القديم حافظ على هذه الممارسة فهي تجسد في مخيلته إرثا تركه الآباء والأجداد وجب المحافظة عليه ذلك أن احتفالية آيراد كانت تقام كل سنة إلى وقتنا الحالي بالرغم ما حدث له من تغيرات وتحولات عميقة في التحضيرات والممارسات وفي فعاليات الإحتفالية في حد ذاتما.

وبناء على ما سبق فلقد ظل الجحتمع السنوسي يمارس العروض الآيرادية كما في الماضي، مع بعض التحولات العصرية التي أفقدت الممارسة الكثير من طقوسها وتبنت مظاهر جديدة، ويظهر

اصحرة شعوية، الطقوسالإحتفالية بالجزائر إحتفالية يناير أنموذجا، المرجع السابق، ص212.

<sup>\*</sup>تحصلنا على هذه المعلومات من خلال مقابلة مع أستاذ عبد العزيز محبوب وهو باحث في تراث المنطقة ومن ممارسي الإحتفاليةوالذي يعود له الفضل بعودة كرنفال آيراد وإعادة إحياءه.

ذلك في نمط وطبيعة اللباس الآيرادي وطريقة العرض المسرحي ونمط الموسيقى وتغيير خشبة المسرح الآيرادي التي أنتجت مسرحا جديدا يتماشى مع نمط العصري الحالي.

## 2-2 القناع

يعتبر القناع عنصرا أساسيا في العرض الآيرادي، بحيث لا يمكن للمزينون المشاركة دون قناع، إذ يقوم كل شخص راغب بالمشاركة في تجهيز ملابسه والقناع الخاص به قبل بداية الاحتفالية، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كان كل واحد لبسة نتاعه وكنا نتلاقاو بعاد على ديارنا وكان ملقى سري وخفية عن أعين أصحاب المنطقة\* وكان سر باش كى نكونو نلعبو ميعيطوناش آفلان)، فقد كان من طقوس القناع الآيرادي في الماضي أن يتم صنعه في سرية تامة وبطريقة تجعل الجمهور والمتفرج لايتعرف على المشاركين في الكرنفال، فمن الضروري أن يبقى صاحب القناع مجهولا ومتنكرا في شخصية الأسد ليثير الرهبة والخوف لدى المتفرجين، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا منلغاوش بسمية باش مننفضحوش ومنخسروش لعب)، ذلك أن اللاعب الآيرادي في عرضه المسرحي يشبه الممثل على خشبة المسرح عندما يضع القناع حتى لا تنكشف شخصيته ويتغلب على حجله وارتباكه إذا ضاع منه النص فالوجه في المسرح يتغير في ملامحه ولكن القناع يبقى ثابتا أوهو نفس ما يحس به اللاعب الآيرادي عند ارتدائه القناع، بحيث يشعر بالقوة وإيثار الرهبة والخوف لدى الجمهور وتحمل هذه الأقنعة صفات حيوانية مختلفة، من (أسد وحروف ومعزة...إلخ) وتختلف ألوانها حسب مخيلة صانعها، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (كل واحد يخدم ماسك نتاعه ويزينه على خاطرو)، فقد كانت المواد الأولية لصنع القناع في الماضي من المنتوج

<sup>\*</sup>إن صنع قناع آيراد يعرف مجموعة من الشروط أولها أن يتم صنعه بعيدا أهالي المنطقة وذلك حتى لايتم تعرف على صاحب القناع وقد كانت مغارات والوديان ومنازل المهجورة هي مكان يلتقي فيه المقنعين لصنع ألبستهم، أيضا إن هيبة القناع الآيرادي تكمن في

سريته وعدم معرفة الشخصية الحقيقية وراء القناع لأن معرفتها يفرض إنسحاب من كرنفال آيراد.

اتحصلنا على هذه المعلومات من خلال مقابلة مع أستاذ علي عبدون وهو مخرج مسرحي وفي نفس الوقت باحث في تراث المنطقة ومن أهم ممارسي كرنفال آيراد في الماضي.

الفلاحي للمنطقة من حلود الحيوانات بالإضافة إلى ألبسة قديمة لم تعد صالحة للاستعمال، أما مواد الزينة فقد كان بعضها من قوقعة الحلزون على شكل سلاسل، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا نزينو بلحية بيضاء ونعمل فوق الرأس كسكاس بغا من حديد ولا من كتان ونلبسو جلد ماعز ولاشي لبسة قديمة) ويقول آخر (كنا نلمو على نسا قاع شي لبسة قديمة ولا صوالح تزين بيهم نساء)، أنظر الملحق رقم(8)، فلظهر المحيف للقناع آيرادي كان أساسيا في الماضيحي يعث الخوف والرهبة في نفوس المتفرجين وذلك كناية عن قوة الأسد، وكان من شروط التي لابد أن تتوفر في ملابس آيراد (أسد) في الماضي أن تكون مختلفة ومتنوعة عن باقي المشاركين في الكرنفال حتى يتم التعرف على هذه الشخصية، ويكون على احترام من طرف المشاركين، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كان آيراد يزين خير منا وكان يلبس شي لبسة لي تخلينا نعرفوه ونخافو أحد المبحوثين قائلا (كان آيراد يزين خير منا وكان يلبس شي لبسة لي تخلينا نعرفوه ونخافو منه)، فاختلاف لباس الأسد عن باقي المشاركين هدفه التأكيد على هيبة الأسد ضمن المملكة الحيوانية، حيث يعد حيوان الأسد حاكم الحيوانات وهو رمزا للقوة والشجاعة والسلطة في حضارات غابرة أكما كانت الحضارة المصرية تجسد تمثالا على أبواب قصورها اعتقادا أنه يحميها من كل القوى اللامرئية الخارقة.

إن علاقة الإنسان بالحيوان متجانسة تقوم على مجموعة من الاعتقادات والخرافات، والتي نسجها الإنسان القديم لحماية نفسه وعائلته فالقد كان الحيوان حارسهم الشخصي من الحيوانات المفترسة كما يعد مصدر قوتهم أما جلد الحيوان فكان لباسهم الوحيد، وبهذا فالقناع جزء من ممارسات الإنسان القديم فنجد القناع في المجتمعات الإفريقية مرتبط بطقوس ومعتقدات سحرية ودينية كما نجده في العديد من المناسبات الزراعية واحتفالات العبور في حياة الفرد $^2$  وهنا كان يقوم بإعداد الشباب بعد بلوغهم، حيث يصنع لكل شاب قناع خاص به ويخرج إلى الغابة، وذلك من أجل تكييفهم مع واقع الغابة كي يبرهنوا أنهم يستطيعون العيش في الغابة دون وسائل وبدون مساندة، كي

افيليب سيرنج، ترجمة عبد الهادي عباس، الرموز في الفن، الأديان والحياة، المرجع السابق، ص.86

<sup>2</sup> إدموند دوطي، ترجمة فريد الزاهي، السحر والدين في إفريقيا الشمالية، منشورات مرسم الرباط، ط1، 2018، ص125.

يكونوا عند حسن ظن أهاليهم كالجاهدين والمحاربين يكسبون قوت القرية<sup>1</sup>، لقد بينت الدراسات الأنثروبولوجية الحديثة أن للقناع الإفريقي عدة خصائص فيتشكل في شكل شيطان أو جنيا أو روحا شريرة حيث يتحول المقنع إلى كائن آخرأوإلى نفس المخلوق الذي تقمص روحه²، إن القناع الآيرادي يتشابه بدرجة كبيرة مع القناع الإفريقي فقد ظهر هذا الأخير كلباس تنكري للاحتفال بالأرض وهو نفس ما جسده الأمازيغ القدامي، فقد عرفوا القناع خلال الاحتفاء بالمناسبات الزراعية واستخدموا فيها الأقنعة المختلفة<sup>3</sup> التي كانوا يعتقدون في قواها السحرية والتي تجدد حياة الأرض وخصوبتها حتى تضمن موسما فلاحيا ناجحا، إن القناع الآيرادي هو تعبير عن حضور أرواح الأجداد والاحتفال مع أهالي المنطقة بالأرض، ذلك أن دخول موكب آيراد لمنازل المنطقة هو حضور طقسى وروحى للأجداد التي تتشخص من خلال القناع، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (إن ليلة الاحتفال يقترب العالم الآخر والعالم الحاضر حتى لا يحدهما شيء ضيق ولا يكون هناك فاصل بين العالم الحقيقي الذي نعيشه والعالم الآخر الذي فيه أسلافنا وهم سكان القرية حيث أننا بلباس القناع نقربهم ونجعلهم يطوفون بأرجاء المنطقة وفي قرارات أنفسنا نطلب بركتهم للبلاد)، إن فكرة الاعتقاد في أرواح الأسلاف والأجداد بعد موقم ليست غريبة، ذلك أن الإنسان في بداية تدينه كان يعتقد أن روح الإنسان لا تموت وإنما تتجسد في بعض الحيوانات4 هكذا تبلورت لديهم فكرة الخوف والرهبة والتشاؤم من بعض الحيوانات كالغراب والأسد، وأنها تجلب له الخير أو الشر، إن ما يحدث في العرض الآيرادي من ألبسة وأقنعة هو بقايا لممارسات دينية قديمة لاتزال موجودة، ولكن بفعل إحتكاك الشعوب المتواصلة اكتسبت هذه الممارسة دلالات ومعان جديدة، واتخذت أشكالا مغايرة وهذا ما يتجلى في القناع الآيرادي الحالي، الذي فقد الكثير من الرمزيته بين الماضي والحاضر فمن

\_

الدموند دوطي، المرجع السابق، ص125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>إبراهيم الحيدري، إثنولوجيا الثقافية، المرجع نفسه، ص74

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>إدموند دوطي، المرجع نفسه، ص200.

<sup>4</sup> محمود عرفه محمود، العرب قبل الإسلام أحوالهم السياسية والدينية وأهم مظاهر حضارتهم، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والإجتماعية، ط1، 1990، ص168.

ناحية الشكل فقد ظهرت بعض الأشكال لا تمت لصفة الحيوان، كما أن مادة القناع تغيرت وأصبح المشاركون في الكرنفال يعتمدون على أقنعة بلاستيكية جاهزة، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (لبسة آيراد كانت من بالطويين أما لبسة اليوم ماشي حقيقية)، ويقول آخر (إن المادة الأساسية للقناع الآيرادي تكون من المنتوج الفلاحي والنباتي للمنطقة أما ما يتداول حاليا من أقنعة ليس له علاقة بآيراد)، إن التغيرات التي أحدثت على القناع الآيرادي جردته من قالبه الطقسي والرمزي وأصبح أداة للتنكر فقط تثير السخرية والضحك، وهذا ما أشار إليه أحد المبحوثين قائلا (إن شباب اليوم جردو قناع آيراد من وظيفته الحقيقية وأصبح يغطي الوجوه فقط)، إن الشباب الحالي غير من هيكلة القناع الآيرادي، حيث جمع بين النمط العصري والتقليدي وهذا ما تبين لدينا بعد مكوثنا مع مجتمع البحث، وقد نذكر عدة أشكال من الأقنعة يمكن حصرها فيما يلي:

\*أقنعة بلاستيكية جاهزة تحمل شعرا مزيفا يتدرج لونه بين الأصفر والأسود، كما يحمل القناع أضواءا تنبعث منه أما عن باقي الجسم فيغطى بقطع بلاستيك على شكل شرائح ترافقها أحيانا حمل أعمدة يكتب عليها آيراد، أنظر الملحق رقم(9).

\*أقنعة تجمع بين مادتي البلاستيك وجلد الخروف وتكون مؤخرة الرأس مرفقة بشرائط بلاستيك على شكل شعر أما باقي الجسم فيغطى بمادة تسمى الخيش، أنظر الملحق رقم(10).

\*أقنعة من جلود حيوانات المنطقة مثل (الأغنام/ الماعز/ البقر/ الأرنب...إلخ)، وتكون مرفقة ببعض الألوان كما يغطي باقي الجسم بنفس الجلد وهو يشبه لباس الآيرادي المتداول في الماضي، أنظر الملحق رقم(11).

إن القناع الآيرادي طرأت عليه تغييرات عدة سواء على مستوى الشكل أو المادة، وإذا عدنا إلى التطور التاريخي للقناع نجده تخلى عن وظيفته الشعائرية وإنتقللإستخدامه في أغراض فنية وهذا ماظهر مع المسرح اليوناني القديم ذلك أن المسرح أخرج القناع من دائرة المقدس ليتحول إلى أحد

عناصر العروض الدرامية والفرجة المسرحية "، فقد يتطور الإنسان وبذلك تغير أسلوب حياته ما كان له أثر في عاداته وتقاليده ومن الطبيعي أن تختفي بعض العناصر القديمة أثناء عمليات التغير، وفي نفس الوقت تنسجم مع العناصر الجديدة بصورة مختلفة ومتغيرة  $^{1}$  إن الإنسان في حالة تغيير مادام احتياجاته الاجتماعية مستمرة، ويرى سوركين، Sorkin (أن هذا التحول مرتبط بفكرة التلاقح بين الثقافات، ذلك أنه عندما تتقابل ثقافتان مختلفتان فإن القيم المادية والاقتصادية والاجتماعية والتكنولوجية هي التي تتسرب أولا، وبعدها تأتي القيم السياسية، وبهذا فإن هذا التداخل ينجم عنه اجتماعيا نشأة مجموعة من القيم لكلا الطرفين)2، إن القناع الآيرادي أدخل عليه التجديد من طرف شباب المنطقة الذين غيروا في شكله وأدخلوا ما يلاءم العصر الحالي وثقافته وأزياءه، ليصبح القناع الآيرادي أقرب إلى عصرهم لكن فقد دلالته الرمزية، ذلك أن أي معتقد يفرغ من قالبه الطقسي يكون عرضة لفقدان قداسته، وبهذا فإن القناع الآيرادي أصبح غطاء للوجه يحتمى به الشباب للإفصاح عن كل الضغوطات والمكبوتات النفسية، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (إن آيراد يلعبه حاليا شباب مندفع وقد غير الكثير فهو يلعبه بدافع الترويح عن النفس يديقاجي لما يعيشه من فراغ)، إن غياب العملية التنظيمية للعرض الآيرادي كان له تأثيرا واضحا على الإحتفالية ككل وهذا ما لاحظناه في الميدان، فظهور عدة شخصيات لآيراد صعب مهمة التعرف على الشخصية الحقيقية له كذلك وجود عدد كبير من المقنعين مقارنة بالعدد الحقيقي والذي يتراوح مابين سبعة إلى ثمانية (7إلى 8 أشخاص)، كل هذا يرجعه الباحثين إلى تحولات جديدة طرأت على العرض الآيرادي، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (آنا معنديش وقت خدمة دار ودراري باش نقعد ونخيط ماسك نجيبه واجد وهي ساعة وفايتة واحد راه يلعب ويديقاجي برك)، إن الشباب الحالي لديه نظرة مخالفة للسلف تجاه كرنفال آيراد فهو ينظر اليه انه مجرد احتفال شعبي، فيه رقص وغناء يقوم سكان

\*معلومات تحصلنا عليها من خلال مقابلتنا مع أستاذ علي عبدون وهو أحد المخبرين ومدرب مسرحي وهاوي لتراث المنطقة.

عبد الغني عماد، سوسيولوجيا الثقافة المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 2006، ص190.

<sup>. 20</sup>عبد الغني عماد، المرجع السابق، ص $^2$ 

المنطقة بالتجمع فيه، ذلك أن مع تطور العلم والغزو الثقافي أصبح هذا الشباب واعي ما جعله يغير نظرته تجاه هذه العروض المسرحية، فهو يرى في صنع القناع وجمع مادته مضيعة للوقت لأنه في قرارات نفسه ليس بلباس مقدس وإنما أداة للتنكر يستعملها لزيادة الفرجة والمرح وفي نفس الوقت المحافظة على إرث الأجداد والأسلاف.

#### ثالثا: البعد الإجتماعي

يسبق إحتفالية الناير وآيراد مجموعة من التحضيرات تنقسم بين الرجل والمرأة السنوسية تمتد على مدى فترة شهر قبل موعد الإحتفالية فقد كان في السابق يشارك كل أفراد المنطقة بإختلاف أعمارهم فنحد أن مهمة الأطفال هي الذهاب إلى الغابة لجمع الأوراق ونباتات الأشجار التي ترمى فيما بعد على سطوح المنازل، وهذاماصرح به أحد المبحوثين (كنا نرسلو دراري يلمونا العرعار\*والطاقة وأعشاب خضراء باش نبخرو بيها ونرموها على الدار)، فقد كان يعتقد قديما في رائحتها القوية وأنحا مصدر فعال لطرد القوى الخفية عن المنازل وتجديد الطاقة الإيجابية لدى الإنسان، لهذا نجد أهالي المنطقة يعتمدون على هذه النباتات كطب بديل للعديد من الأمراض التي يرون أنها لا تحتاج لطبيب، أنظر الملحق رقم(12)، وقد تكون عملية جمع هذه النباتات في جو من التلاحم والتعاون مايشكل مظهرا من مظاهر التويزة، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين (كان كي يقرب آيراد كنا نتعاونو وكل واحد وخدمتو)، فالتويزة هي ظاهرة ثقافية وإجتماعية قديمة مارسها المجتمع الريفي من أجل التعاون الجماعي وتظهر في مساعدة على الزرع والحصاد أو حفل الزواج أكل المجتمع الريفي من أجل التعاون الجماعي وتظهر في مساعدة على الزرع والحساد أو حفل الزواج أكل هذا تطبيقا للعقيدة الدينية والتي تدعو إلى التلاحم بين المسلمين، وهذا مايظهر في قوله تعالى: {ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم {ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم {ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم

<sup>\*</sup>العرعار يعتبر من النباتات الخضراء قصيرة الطول وتتميز برائحتها القوية يستعملها أهالي المنطقة لأغراض متنوعة كدواء لمجموعة من الأمراض الهضمية وحالات البرد والكحة كما تستعمله المرأة السنوسية أيام الإحتفالية في عملية التبخير كوسيلة لطرد الأرواح ا أو إبطال أعمال السحر.

اسعيدي محمد، ظاهرة التويزة وأبعادها الإجتماعية والثقافية والإقتصادية، مجلةالآداب، العدد 13، ديسمبر، 2007، ص8.

المفلحون} {سورة آل عمران الآية 104} وهنا لقد كان الشباب يقومون بجمع لوازم وأدوات صنع الأقنعة ومواد الزينة ويتم هذا بعد التشاور والتقاء بكبار الجماعة من أجل تقسيم الأدوار وإختيار الشخصية المؤهلة لتمثيل دور آيراد، ولا ينحصر التحضير على الرجال فقط فنجد النساء أيضا يجتمعن في المنازل من أجل تحضير مأكولات الناير من (مسمن\*، تريد، سفنج...إلخ)، أنظر الملحق رقم(13)، وهذا ماصرحت به أحد المبحوثات (كنا نتفاهمو ولي تعرف دير شي حاجة ديرها ويعاونها خواتاتها)، فقد كان النسوة يتقاسمن الأدوار بين الطبخ وإكمال أشغال السنة كالإنتهاء من صنع "الحصيرة\* والتي كانت تعدها المرأة السنوسية وتبيعها لإعالة ومساعدة زوجها في ضروريات الحياة المنزلية، أنظر الملحق رقم(14).

إن المجتمع السنوسي كأي مجتمع ريفي لم يكن له كل وسائل العيش فقد كان مصدر قوته الوحيد في الماضي هي الأرض والمنتوج الفلاحي لهذا كانت الزوجة سندا لزوجها بالإبداع في كل ماهو تقليدي من (زرابي وأطباق طينية وأخرى من الحلفاء....إلخ) أنظر الملحق رقم(15)، وهذا ماصرحت به أحد المبحوثات (كانت المرأة بكري همها على راجلها وتعاونه في فلاحة وتخدم ماصرحت به أحد المبحوثات (كانت المرأة بكري همها على مارتحن في فن الطبخ وبعض الأمور يد بيد معاه)، وقد كانت إحتفاليةالناير في الماضي فرصة لصقل مهارتمن في فن الطبخ وبعض الأمور المنزلية الأخرى، فأهالي المنطقة يتفاءلون بكبار السن بإعتبارهم مصدر بركة المنطقة ونصائحم غالية وخبرتهم كافية لتربية أحيال، وهنا تقول أحد المبحوثات (كنا نتلاقو ونتشاورو وكل عام وبراكتو

\*مسمن أكلة شعبية شهيرة على مستوى الوطن تعد في المناسبات وهي من مأكولات المشهورة في إحتفاليةالناير والتي تعد بجانب التريد والسفنج كلها تقوم في تحضيرها على مادة الزيت والفرينة والخميرة فرائحة الزيت القوية المنبعثة أثناء طهي هذه المأكولات يعتقد فيها سكان أنها تقوم بطرد القوى الشريرة كما أن مادة الخميرة تساعد باقي المواد على إنفعال فيعتقد إذا كان العجين بكثرة

فهذا دلالة على وفرة العام الفلاحي الجديد.

<sup>\*</sup>الحصير هي نوع من الزرابي التقليدية التي تقوم الأسرة السنوسية بوضعها كسجاد في بيوتها وتقوم بصناعتها في الماضي المرأة السنوسية من مواد طبيعية من نبات الخلفاء والدوم بعد غسله وتجفيفه بمساعدة أقاربها أو جاراتها وقد كانت الحصير ممولا إقتصاديا تعتمد عليه المرأة السنوسية في مساعدة زوجها على مصاريف وإحتياجات المنزل ومع ظهور التصنيع والمصانع أصبحت هذه الحرفة منقطعة نظرا لتواجدها في الأسواق وعدم توفر الأيدي العاملة بها.

على حساب النية)، حيث نلاحظ أن الأهالي لهم نية كبيرة في إحتفاليةالناير حيث كانوا يتفاءلون بزيارة موكب آيراد ويحط بركته داخل المنزل لهذا لم يوجد منزل في المنطقة في الماضي يرفض إستقبال موكب آيراد والدعاء له، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين (كانو كل سكان يراعو لآيراد باش يدخل لديارهم ويقرالهم الفاتحة)،وهنا كان صاحب المنزل يكرم موكب آيراد بالصدقة التي كانت تختلف من منزل إلى آخر حسب ما يتواجد من (مأكولات وشعير وأموال...إلخ)، هذا ماصرح به أحد المبحوثين (كانو يعطونا لى كتبه الله من مسمن سفنج قرقاع دراهم مكناش نخرجو بيدينا خاويين \*)، ولقد كان للصدقة في الماضى دورا كبيرا في تلاحم وتضامن أهالي المنطقة دون إحراج الآخر فقد كان هدفها إطعام المساكين والمحتاجين من قصعة الناير وأيضا حتى لا يسود الجوع بين الأهالي، كما أن المخيال السنوسي يرى في تقديمه للصدقة فإنه يبارك محصوله الزراعي ليبعث فيه الخير والنماء في السنة الفلاحية الجديدة، أما عن باقى الأموال وكانت تقدم للمسجد لشراء لوازم وإحتياجات المسجد، إن الصدقة من الأفعال المحببة إلى الله عزوجل والتي وصبي بما لما لها من منافع تعود على المسلم في دنياه وآخرته، وهذا مايظهرفي قوله تعالى: {من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون } {سورة البقرة الآية 245}، فالصدقة تقوم على التقارب والتلاحم تقرب بين الغنى والفقير مستشهدين بذلك بحديث الرسول الله صلى الله عليه وسلم: {إن الصدقة على المسكين، وعلى ذي الرحم إثنتان: صدقة وصلة}.

فمن منظور الثقافة الشعبية السنوسية أن دخول كرنفال آيراد للمنازل فرصة لإعطاء الصدقة وتقاسم كل ما أنتجته الأرض من خيرات خلال العام الفلاحي طلبا في زيادة الرزق وإبعاد الجوع والأمراض عن أهالي المنطقة، وبهذا كانت إحتفالية آيراد في الماضي تقام في جو يسوده التعاون والتضامن بين الأهالي حيث أنها فرصة لتقرب الأفراد من بعضهم البعض مع الإحساس بآمالهم

\_\_\_\_

<sup>\*</sup>إن دخول موكب آيراد إلى منازل المنطقة هو حلول لبركة الأجداد والسنة الفلاحية الجديدة التي يحملها المقنعين إنطلاقا من ضريح سيدي أحمد إلى باقي منازل المنطقة وبذلك لابد من إكرامهم وترحيب بهم حتى تكتمل بركة موكب آيراد وسنة الفلاحية الجديدة.

وآلامهم بإعتبارهم كتلة واحدة، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (بكري كانت النية والناير كلنا نراعيوله ونطلبو ربي يحينا ونحضرو لآيراد)، بالإضافة إلى التعاون كان هناك العامل النفسي بالإحتفالية والمشاركة في العرض الآيرادي يبعث على الشعور على قوة الإنتماء إلى المجتمع الواحد.

ومع نزولنا المتكرر إلى الميدان والإحتكاك مع مجتمع المبحوث مدة زمنية مطولة تعدت خمس سنوات سمحت لنا بالتقرب من أفرادها والحضور لمراحل الإحتفالية من بداية التحضير إلى نهايته لمسنا بعض التغيرات في سلوكات وممارسات الأفراد لهذه الإحتفالية، من خلال ظهور عناصر ثقافية جديدة فيحين زوال أخرى تقليدية، ويعد هذا التحول طبيعي مقارنة بالتغيرات التي عرفتها المجتمعات التقليدية نتيجة التطور التكنولوجي فنجد دخول موكب آيراد للمنازل أصبح من سلوكات الإحتفالية في الماضي، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين (آيراد مبقاش يدخل لدار ولا يلعب في الزقاق\* برك).

فبعد ملاحظتنا الميدانية تبين لنا من التغيرات التي حدثت في المنطقة بين الماضي والحاضر تغيير في الهندسة المعمارية لمنازل المنطقة فقد عرفت فيما مضى بالطابع التقليدي "الحوش\*" والغرف تحيط به ماكان يسهل دخول موكب آيراد والجمهور فقد كان الحوش يتسع لكل ذلك الجمهور، أنظر المملحق رقم(16)، عكس الهندسة المعمارية الحالية والتي أغلبها لاتحتوي على الحوش وإنما إستغلته في بناء الغرف أما الحوش فقد عوض بالسطح ماجعل مهمة دخول موكب للمنازل صعبة، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين وهو باحث\* في تراث المنطقة (إن خشبة المسرح الآيرادي هي حوش الدار وهذا لما له من أبعاد جوارية وهو وصول البركة والفرجة إلى داخل المنزل يساعد

<sup>\*</sup>الزقاق وهي شوارع وساحت المنطقة ذلك أن كرنفال آيراد بعد إنقطاعه عن الدخول إلى منازل المنطقة حول طريقة عرضه إلى أزقة وساحت المنطقة.

<sup>\*</sup>الحوش ونعني به ساحة أو باهة المنزل التي تتوسط الغرف ذلك أن الطابع السكني للمجتمع السنوسي عرف بعمرانه التقليدي بتوسط باهة المنزل محاطة بالغرف ليتحول إلى النمط العصري الذي نلاحظه حاليا.

<sup>\*</sup>أستاذ علي عبدون هو باحث في تراث المنطقة ومسرحي قام بالعديد من مسرحيات الوطنية والدولية خاصة بالتراث الجزائري تمت مقابلتنا أولية معه في 25جوان 2021والتي دامت أكثر من ساعتين مع مجموعة من مقابلات أخرى.

في تجدد النفسية إعطاء للحوش قدسيته)، فقد أخذت الأسرة السنوسية فيما مضى نمط الأسرة الجزائرية التقليدي المعروفة بالسلطة الأبوية والعيش في دار واحدة وتلقب بالدار الكبيرة وفي هذا الصدد يعرف مصطفى بوتفنوشت (الأسرة الجزائرية على أنها عائلة موسعة حيث تعيش في أحضانها عدة عائلات نووية وتحت سقف واحد الدار الكبيرة عند الحضر والخيمة الكبرى عند البدو) فقد كانت الأسرة السنوسية تعيش تحت سلطة الجد القائد الروحي للأسرة وهو الذي يتحكم في كل مايخص العائلة من زواج، عمل، مصاهرة، كان يقوم بعملية الضبط الإجتماعي حتى يسود النظام والتلاحم.

وفي هذا الصدد يرى وليام روبرتسون سميث، "Smith من أشهر علماء الأنثروبولوجيا الإجتماعية البريطانيين في كتابه القرابة والزواج في شبه الجزيرة العربية (إن الأسرة الأبوية في المجتمع العربي التقليدي هي بمثابة نظام متماسك وموحد تمارس الجزيرة العربية من قبل الذكور)²، لقد كانت السلطة بيد كبير العائلة ويتولاها بعد مماته إبنه الأكبر سنا وحتل الأرض مكانة خاصة في المخيال المجتمع السنوسي فهي تعد بمثابة الشرف الذي يحمي العائلة كما أنها إرث يتوجب المحافظة عليه ويعد المنتوج الفلاحي لهذه المنطقة من أجود المزروعات الفلاحية للبلاد تقتصر أساسا في (الزيتون، الرمان...إلخ)، وكانت عملية المصاهرة داخل هذا المجتمع تقوم على رابطة الدم حتى لايخرج الإرث عن العائلة، وهذا ماصرحت به أحد المبحوثات (كانت بنت الخميس ميديهاش البراني\*)، وبفعل التغيرات التي حدثت في السنوات الأخيرة كانت الأسرة

1 بوتفنوشت مصطفى، ترجمة أحمد دمري، العائلة الجزائرية التطور والخصائص الحديثة، الجزائر ديوان مطبوعات الجامعية بن عكنون، 1984، ص37.

<sup>\*</sup>أستاذ عبدون تم التعريف به سابقا.

<sup>2</sup>مشري زوبيدة، الضبط الإجتماعي في الأسرة الجزائرية، مجلة العلوم الإنسانية، العدد 4، ديسمبر 215، ص259.

<sup>\*</sup>من خلال إستجوابنا لجحموعة من المبحوثات تبين لنا أن الأسرة السنوسية كانت تضع شروطا في عملية الزواج حيث كان يفرض على الإبن الأكبر أن يتزوج إبنة عمه أو خاله ونفس الشروط ترافق البنت حيث لاتتزوج شخصا غريبا عن العائلة وذلك للحفاظ على الإسم الشرفي للعائلة.

السنوسية عرضة لعدد من التحولات الجذرية بحيث تحولت من أسرة ممتدة إلى أسرة نووية تقوم على الزوج والزوجة والأبناء إن وجدوا وأصبح الأبناء بعد الزواج يفضلون الإنفصال والإستقرار بعيدا عن جو العائلة الممتدة كل هذا كان له تأثير خاص على بعض العادات والتقاليد.

إن انقطاع عادة دخول موكب آيراد للمنازل لايعود سببه للتغير في الهيكل العمراني فقط، وإنما أيضا لغياب العامل التنظيمي وتلاشي مسألة إحترام حرمة المنزل، وهذا مصرح به أحد المبحوثين (عادة فتح الباب لآيراد مبقاتش لخاطرش بكري كنا ندخلو بنظام ونخرجو بنظام وخوف من الله وكانت عندنا آداب وثقافة دخول المنازل ولكن جيل اليوم فيه لي صالح ولي مصالحش)، فقد أصبح دخول موكب آيراد للمنازل يسبب مشاكل وإزعاج لأصحابها لكثرة السرقة والتلفظ العبارات التي لاتحترم حرمة المنزل، وما لاحظناه في خرجاتنا الميدانية أن بعض المشاركين كانو تحت مفعول الخمر الأمر الذي يجعله ليس في كامل وعيه، وهذا ما يؤكده أحد المبحوثين (شباب ماشي واعي ومبقاوش يحترمو حرمة الدار)، إن غياب عنصر التنظيم والتشاور أثناء الإستعداد كان نتاجه الفوضي وعدم التنظيم.

إن التغير الحاصل هنا هو تغير ممارستي وثقافي مس بعض القيم كما كانت هذه عرضة لمختلف التغيرات الحاصلة في المجتمع والتي مست البناء الإجتماعي للأسرة أساسا بفعل ثقافة دخيلة غريبة عن الثقافة الأصلية للمجتمع السنوسي وهي تدعو إلى الفردانية والأنانية والملكية الخاصة، فنجد أن دور التنشئة الإجتماعية التي كانت تقوم بها الأسرة السنوسية سابقا لم تعد موجودة وإنما أصبحت وسائل التواصل والإعلام تقوم بهذه العملية التي أنتجت إنسانا يدعو إلى الحرية والتخلص من القيود وإتخاذ قرارات فردية، إن هذه الثقافة الجديدة حطمت الأسس التي بنتها الأسرة التقليدية فقد كان فيما مضى الكل يساعد في عملية التنشئة بمقابل مانراه حاليا حيث أصبح المربي يكلف بهذه العملية نتيجة إرتباط الزوجين بظروف العمل، إن المنظومة الجديدة قضت على القيم التقليدية والضوابط الإجتماعية التي قامت عليها أجيال وحلت مكانها قيم تتماشى مع عصر التجديد والإعلام.

إن تغير الثقافة بين الأجيال كان لها تأثيراتها على مستوى موكب آيراد فقد كان يتم الاستعداد للاحتفالية فيما مضى في أجواء عائلية يسودها التعاون والنظام للمحافظة على ماتركه الأجداد من إرث وتجديد الإحتفالية بالأرض وبالسنة الزراعية الجديدة، أما الجيل الحالي فقد غابت عنه ثقافة الإحتفالية بآيراد لتتحول إلى مناسبة بالغناء وشرب الخمر وتعاطى المخدرات في جو لا يليق بعادات وتقاليد الجحتمع السنوسي، وهذا ماصرح به أحد اللاعبين (رانا نلعبوا باش نديرو قوسطو وننساو همنا شوي)، إن الضغوط النفسية والإجتماعية اليومية التي يعيشها الشباب حاليا من بطالة وعدم توفر مناصب العمل لخريجي الجامعة، جعلت منه يجد في تعاطى المخدرات وشرب الخمور في المناسبات كإحتفالية آيراد فرصة للتعبير عن المكبوتات النفسية وتجاوز كل المشاكل كما لايخفي علينا فإن منطقة بني سنوس هي منطقة حدودية وتعرف بإنتشار ظاهرة التجارة في المخدرات خاصة في الآونة الأخيرة، فحالة الفقر والبطالة التي يعيشها معظم شباب المنطقة خاصة بعد جائحة كورونا والتي عطلت العديد من المشاريع كل هذا جعل من الشباب يلجأ إلى تجارة المخدرات لسد حاجياته وتوفير متطلباة الحياة التي يحلم بما أي شاب،إن البيئة الطبيعية لها تأثيرا كبيرا على جميع الظواهر الإجتماعية التي تظهر في الجحتمع والتي تؤثر بدورها على الأفراد والعادات والتقاليد وفي هذا الصدد يرى المفكر الأنثروبولوجي **فارنياك، V**arniak (بأنه على مدى التاريخ كان يحدث إنهيار في بعض أجزاء التراث وحيث يكون مظهر التجديد هو سبب في إختفاء النوع التقليدي1)

لهذا نجد أن المجتمع السنوسي فقد الثقة في الشباب وهذا ناتج عن إستفحال بعض الظواهر السلبية وعلى صعيد آخر نجد أن الصدقة هي الأخيرة لم يعد الأهالي يقدمونها لموكب آيراد لأنها أصبحت عرضة لسرقة من طرف المشاركين في إحتفالية آيراد حيث يتم تقاسمها بين العناصر المشاركين في موكب آيراد، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين (الشعب مبقاش يمد الصدقة لخاطرش بقاو يخونوها)، فمن خلال ما لاحظناه في أحد خرجاتنا الميدانية مرور موكب آيراد أمام أحد المنازل أين

ازمام ربيع، الأشراف في الجزائر (دراسة ميدانية لعينة من الأسر الشريفة بقرى بني سنوس)، أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه نظام lmd، حامعة عبد الحميد بن باديس مستغانم، كلية العلوم الإجتماعية والإنسانية، 2020، ص282.

قامت صاحبة المنزل وأعطت لأحدهم الصدقة فوضعها في جيبه دون إخبار الباقي من زملاءه إذن، لم تبقى لصدقة تلك القداسة والمفعول التضامن ومساعدة الفقراء، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين (جيل هذا غلبت عليه الأنانية ويحب نفسو صدقة مبقاتش لجماعة لي يحكمها يديها لروحو)، ومايجب التأكيد عليه هو أن بعد تتبعنا لهذه الإحتفالية لأكثر من مناسبة فما ميزها في سنة 2021 هو التغيير الكبير الذي حصل من خلال العودة إلى أبرز الممارسات التي عرفتها هذه الإحتفالية في الماضي ذلك أن سكان المنطقة فتحوا منازلهم لموكب آيراد من خلال السماح له بالدخول كما تم جمع الصدقات والدعاء أن يبعد الله عزوجل مرض كورونا عن البلاد ويرفع هذا البلاء، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين (دخلت آيراد مبروكة نطلبو من ربي يسمع منا ويرفد علينا هاذ المرض)

إن التغيرات الحاصلة على مستوى هذه الإحتفالية لم تمنع هذه السنة من الحضور في الإحتفالية فسكان المنطقة يتفاءلون في قداسة ودعاء المقدم طمعا أن يبعد الله عزوجل المرض والبلاء عن البلاد.

#### رابعا: البعد الرمزي

إن ما يميز الإنسان هو القدرة على إنشاء الرموز والتخاطب التي تجعله يبني عالمه الخاص والثقافة نسق معقد من الرموز المختلفة التي صنعها الإنسان للتخاطب والتواصل يرى بودلير، Boudler (بأن العالم غابة من الرموز<sup>1</sup>)، وبهذا يلعب الجانب الرمزي دورا كبيرا في دراستنا لما تحتويه الإحتفالية من طقوس ومعتقدات يمارسها أهالي المنطقة والتي سنذكرها بالتفصيل:

91

افيليب سيرنج، الرموز في الفن، الأديان والحياة، المرجع السابق، ص6.

#### 1-4 النباتات الخضراء

يقوم أهالي المنطقة قبل موعد الاحتفالية بجمع الأغصان والنباتات الخضراء ذات المذاق المر مثل: (الجمار، الزيتون، الحلفاء، الديس...إلخ)، وذلك تفاؤلا بلونها الأخضر وأن تكون السنة الفلاحية الجديدة خضراء، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا لمو البلوط والعرعار باش نرموها في سطح الدار ونعملو منها التبخيرة لدار)، ويقول مبحوث آخر (كنا نديرو جماعات ونتافقو على نهار ونجمعو قاع خيرات ربي من جمار ديس وكنا نرموه في سطح الدار باش يبعد علينا العين والروح الخبيثة)، ونجد أن لهذه الأغصان عدة خصائص ذلك أن السكان يتفاءلون بلونها الأخضر بأن تكون السنة الفلاحية الجديدة خضراء ووفيرة فنجد رومان أثناء احتفالهم بفصل الربيع حيث كانت يزين معابد وأبوابما بالصنوبر مزينة بشرائط يتبعها رقصات وأغاني، التي **يرى مارسيا** إلياذ، Marcea Eliade (أنها كانت تمدف إلى وظائف طقوسية هي إثارة قوى إنتاج للأرض والحيوانات والبشر كما تعرف هذه النباتات بمذاقها المر ورائحتها القوية والتي تقوم بإبعاد الأرواح الخفية $^{1}$ )، ونفس الممارسة تحدث عنها "إدموند ديستان وبن حاجى سراج" في كتابه "الناير لدى بنى سنوس"، حيث يقول (أن مثل هذه العادة كانت موجودة في الحضارة المصرية في احتفالاتهم بالنيروز وهذا ما أكده الحاج العبدري فيقول أنهم كانوا يجمعون أوراق الشحر على أنواعها ويضعونها في جرار مملوءة بالماء ويغتسلون بها اعتقادا منهم أنها تبعد عنهم الأمراض والآفات والعين الشريرة هذه العادة قديمة مارسها الإنسان لتحصين نفسه من الأرواح ودفع المضرة عنه $^2$ ،ذلك أن عبادة الأشجار والنباتات من الممارسات الدينية القديمة التي عرفها الإنسان القديم حيث يرى جيمس فريزر، James Fraizer (بأنه كانوا يعتقدون أن لكل نوع من الشجر والنباتات أو العشب روحه الخاصة وكانت تقاليدهم تفرض عليهم توجيه الحمد والشكر لهذه الأرواح ذلك أن الشجرة في شرق

افيليب سيرنج، المرجع نفسه، ص323.

<sup>.9</sup> سنوس، المرجع السابق، ص $^2$ 

إفريقيا تأخذ مثابة الأم حيث يحرم قطع الأشجار أو حرقها لأن ذلك يساوي جريمة قتل للأم التي تمدهم بالحياة والغذاء 1)، ونفس الفكرة نجدها لدى مجتمع بحثنا فالشجرة تحظى باهتمام كبير فهي في عنيلتهم إرث تركه الأحداد وجب المحافظة عليه، وهنا يقول أحد المبحوثين (وجدت جاري يسقي في جنانه منتصف الليل وكي سقسيته قالي أن الوالد وقف عليا في المنام ووصاه بالشجرة وهنا بأن ضميره أنبه)، إن منطقة بني سنوس تعرف بطبيعتها الخضراء التي تحتوي على مجموعة من النباتات المختلفة بإضافة إلى قيمتها الطبية والغذائية ذلك نجد أن الكثير من السكان خاصة كبار السن يفضلون الاستشفاء بخلط هذه الأعشاب دون دواء فقد ارتبط النبات والشجر عند العرب بمقومات الحياة، ذلك أن شبه الجزيرة العربية عرفت بصحرائها وقلة الأمطار ما أعطى النبات رمزا مقدسا فربطوها بطقوسهم وممارساتهم الدينية عرفت نصبوا آلهتهم في كل المناطق الخصبة المعروفة بالنبات والشجر.

ونجد الشجرة في الفكر الطقسي الأمازيغي ترتبط بالحياة ذلك أن الكثير من النصوص والحكايات الأمازيغية تتحدث عن البطل وتشبهه بالشجرة في إخضرارها أو موته في حالة سقوط أوراقها، ومن بين هذه القصص نجد حكاية "إبن الملك" التي دونها Nacib من جبال دجوردجورا ويقول أحد الأخوين للآخر قبل أن يغادر البلاد في رحلة، أخي سأغرس شجرة تين فتية في حديقتنا قبل أن أرحل وستعتني بها فإذا رأيت أوراقها مخضرة... فأعلم أنني بخير وإذا رأيت أوراقها تصفر فأعلم أن خطر الموت يتهددين).

إن المخيال الشعبي ربط الشجرة بفكرة الحياة والموت فنجد أن مجتمع البحث يصور حياة الإنسان بورقة الشجرة فإذا كانت خضراء فهو يتمتع بصحة جيدة وحياة سعيدة وإذا تغير لونها

اسير جيمس فريزر، الغصن الذهبي دراسة في السحر والدين، ترجمة أحمد أبوزيد، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ط1، 1981، ص393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سميح دغيم، أديان ومعتقدات العرب قبل الإسلام، دار الفكر اللبناني-بيروت، ط1، 1990، ص158.

محمد أوسوس، كوكرا في الميثولوجيا الأمازيغية، المرجع السابق، ص46

واصفرت فهي دلالة على المرض والهموم أما سقوطها فهي انتهاء عمل الإنسان من الحياة، والتي تدل على وفاته وهذا ما أشار إليه جلبير دوران، Gilbert Durand (أن الشجرة في نموها تجمع كل الرموز الكلية والكونية)<sup>1</sup>، وهذا ما يتم تداوله أثناء وفاة أحدهم أو مرضه (ورقتو طاحت الله يرحمو).

إن النبات يمثل الأرض فهي مصدر وجوده، فالأرض تخصب وتنتج والإنسان يفلحها ويبذر فيها من أجل العيش، وهو ما ذهب إليه Dermenghen حيث قال (أن الأشجار المقدسة في بلدان المغرب الكبير تفرض الاحترام والحب فالنسغ الذي يتصاعد من جذورها يخرج من الأرض الأمومية<sup>2</sup>)، إن المجتمع السنوسي مازال يحافظ على الشجر والنبات فلا يزال يرافق مأكولاته بعض هذه النباتات كما يحافظ على الشجر، ويكرر عدة مبحوثين من عينتنا العبارة التالية (إلا ماتت الشجرة مبقات دنيا أعمالنا كملو)، فهو مازال يربط الحياة بالشجرة فالحرص على جمع النباتات ورميها على سطح الدار والتبخير بما يعد نوعا من الطقوس للإحتفال بالشجرة وتقديسها لهذا نجد المخيال الشعبي للمنطقة يحرص على إدراجها في طقوس الإحتفالية للحصول على البركة والمنتوج الوفير.

### 4-2 تنظیف البیت

من الأعمال التي يقوم بها مجتمع بحثنا كطقوس تطهيرية قبل موعد الإحتفالية تنظيف زوايا البيت وأحيانا إعادة صبغ الجدران ولا يعادتنظيفه حتى تدخل السنة الجديدة،وهنا يقول أحد المبحوثين (قبل مانبدو الحفلة ب3 أيام نبدلو الكانون ونديرو واحد جديد ونقيو الدار باش كي يدخل العام الجديد يجبرها نقية)، ويقول آخر (كنا نقيو الدار ونسبغو الحيطان بالجير الأبيض ومنعاودوش نقوها حتى يدخل العام الجديد)، ذلك أن نظافة المنزل تتطلب تغيير كل

**<sup>1</sup>محمد أوسوس، المرجع السابق، ص46**.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص52.

ماهو قلم فلابد من تغيير الحجرات الثلاث للكانون\* والذي يصطلح عليه في المنطقة (بالشيمينو أو شيميني) كما يعرف في اللغة الأمازيغية (بآيني)، أنظر الملحق رقم(17)، حيث يتم تنظيف مكانها وإستبدالها بأخرى جديدة تصبغ بالجير الأبيض فالكانون في إعتقادهم تترسب فيه كل الطاقات السلبية للسنة الفارطة ويرى "إدموند ديستان وبن حاجي سراج" (بأن المرأة السنوسية كانت تقوم بتهديم الموقد القديم ويضعن محلها أثافي جديدة ثم تبلل النساء الطين ويعجنه ويشددن به أثافي الموقد الجديد ويتركنه يجف حتى موعد تحضير طعام العشاء أي، ويقول أن هذه الممارسة من طقوس التطهير التي كانت المرأة السنوسية تحمي بها عائلتها من كل ضرر ولهذا وجب تجديده ليجعل البيت مطهرا، مثل هذه العادة تجري في كل إحتفالات شمال إفريقيا فنجد مثلا أنه من طقوس الإحتفال بيوم عاشوراء لايتم الكنس في المنازل لأن الكنس في مثل هذا اليوم يعني إزالة البركة والحظ.

كما يعد تغيير الحجارة في الكانون وإستبدال رمادها دلالة على الخصوبة وهذه العملية تحمل الكثير من الرمزية حول مسألة التجديد وإعادة إنبعاث الحياة، فرمزية الرماد في الثقافات الأخرى كالمسيحية والهندوسية يرمز إلى التواضع والتوبة.<sup>2</sup>

ونجد أيضا من ممارسات المرأة السنوسية في هذه المناسبة (الناير) صنعها للحصيرة والذي تعتبر منتوج محلي تعتمد عليه الأسر السنوسية في الماضي كممول شخصي وليس منتوج في نشاطها الإقتصادي فإن لم تكمل تصنيع حصيرها قبل موعد الإحتفالية تضطر المرأة السنوسية إلى نزعها من المنسج ثم تقص خيوطها وتخرج بها خارج المنطقة، إذ لا تجوز أن تبقى غير مكتملة لأيام الإحتفالية داخل البيت والمعتقد الشائع هنا هو أنه إذا جاء موعد الإحتفالية وهي غير جاهزة فإن شرا سوف

<sup>\*</sup>الكانون أو الموقد أو آيني أو مايعرف لدى مجتمع بحثنا بشيمينوأوشيميني هو نموذج لموقد تقليدي يتكون أساسا من ثلاث حجرات يتم إيقاد النار بينها وتستعمل في عمليتي الطهى والتدفئة عموما وقد وجد منذ المجتمعات البدائية.

الموند ديستان، بن حاجي سراج، المرجع السابق، ص3.

<sup>.323</sup> سيرنج، الرموز والفن في الأديان، ص $^{23}$ 

يقع بالأسرة يمس الضرر أولادها وزوجها، وهذا ما صرح لنا به مخبرنا عمي علي الصغير\* (قبل ما تجي الحفلة الكبيرة نتاع آيرادنرفدو الحصيرة باه نبعدو الضر)، فقص خيوط الحصيرة وإخراجها بعيدة عن المنطقة ينطلق من معتقد تفادي ضرر الأرواح التي قد تحتفل معهم بالسنة الجديدة، فيقول مخبرنا أستاذ عبد العزيز محبوب (هذه الأرواح صغيرة الحجم عن الإنسان وستعود ليلة الإحتفالية من أجل أن تقاسمنا الفرحة وهنا ربما تتعثر في الحصيرة وتجرح)، فالمخيال السنوسي يسوده معتقد ثابت أساسه تفادي أي ضرر قد يصدر عن هذه الأرواح سواء على صحته أو أرضه أو أولاده، وهنا يؤكد مخبرنا عمي علي الصغير (كي يقرب آيراد واجب علينا نكملو خدمتنا)، فقد لاحظنا أن كل شخص في المنطقة ينتهي من أعماله قبل حلول السنة الجديدة وهو نفس الشيء بالنسبة للحصيرة لأنها تمثل له أشياء قديمة تحمل رواسب طاقات سلبية يجب التخلص منها من أجل النسبة الجديدة.

إن المعتقد الشعبي السائد في المنطقة يفرض أن يكون المكان أو المنزل نظيفا ويعاد تجديد كل ماهوقديم، ونجد هذه العادة يوم المولد النبوي الشريف في تلمسان حيث أين السكان يكسرون الأواني القديمة ويستبدلونها بأخرى جديدة وكانت كل جدران المنزل تطلى باللون الأبيض تفاؤلا بعام خير وبركة لإستقبالما يعرف بسيدي الميلود، وقد تحدث عن هذه العادة بن حاجي سراج قائلا (بأن عادة الناير قديما كانت تستوجب تغيير كل أواني الفخارية المستعملة خلال السنة وإستبدالها بأواني جديدة لرهاب قديم بالشر وجلب الجديد للخير أ)، والأمثلة تؤكد أن الطقوس المؤداة تندرج في نسق الخصوبة وجلب كل ماهو خير للبيت وللمنطقة وإبعاد كل مايسبب الضرر.

<sup>\*</sup>يعد مخبرنا من أهالي المنطقة المعروفين بحبه وشغفه للمنطقة وتراثها فهو يعد من ممارسي إحتفالية آيراد حيث كان يجسد دور المقدم وقد دامت مقابلتنا معه لمدة 4ساعات بتاريخ 2019/01/8.

<sup>1</sup>إدموند ديستان، بن حاجي سراج، المرجع نفسه، ص ط.

وتماشيا مع تم ذكره، فإن النظافة من السلوكات والصفات التي يحبها الله عزوجل في عباده، فقد جعل الله عزوجل النظافة جزء من الإيمان فلا تصح صلاة المسلم بدون طهارة، وهذا لقوله تعالى: {يأيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة فإغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وإمسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين وإن كنتم جنبا فاطّهروا}، {سورة المائدة، آية 6}، إن مظاهر النظافة متعددة تنصب في قالب واحد وهو التخلص من الأوساخ سواءا كانت في جسم الإنسان أو المكان الذي يعيش فيه ذلك لضمان صحته وتجنب مختلف الأمراض.

أظهرت معايشة مجتمع البحث من خلال دراستنا الميدانية أن عادة تنظيف المنزل وتغيير حجرات كانون لم تعد قائمة نظرا لتغير الهيكلة العمرانية للمنزل، كما أن المرأة السنوسية تقوم بتنظيف يومى للمنزل، وهذا ما صرحت به أحد المبحوثات (ناير دوك كاش منطيبو مسمن ولا تريد بصح لونو الدار ونبدلو كانون مبقاتش)، وتقول أخرى (ملى دخل غاز مبقا كانون وبقات دار نقية)، ذلك أن الكانون لم تعد تستعمله المرأة السنوسية نظرا لتوفر مادة الغاز لكافة المنازل ماسهل عملية الطبخ كما ترى بعض النساء أنه كان سبب في اتساخ المنزل، فقد لاحظنا في مجتمع بحثنا أن أغلب المنازل تحتوي على مطبخين الأول تقليدي وهو الذي يضم كانون والثاني عصري، وهنا تقول أحد المبحوثات (كنا بكري نطيبو على النار وتجى ماكلة بنينة ومجمرة وبنات اليوم يحبو كلشي واجد)، وتقول أخرى (أنا عندي زوج كوزينات وحدة يطيبو فيها بناتي ونتاع حطب كي نتوحش ماكلة نتاع لحطب لخاطرش تجى بنينة على نتاع اليوم)، وبمذا بينت عينة من المبحوثات أن قيمة الكانون مازالت قائمة ولكن مع التطور التكنولوجي الحاصل والذي عرفته مختلف المحالات اصبح لابد من التغيير فنجد أن صناعة الحصير هو الأخير إنقطعت المرأة السنوسية عن ممارستها نظرا لتواجدها في الأسواق لنقص الأيدي العاملة لها، وهذاماصرحت به أحد المبحوثات (خدمتها واعرة ومبقاش جهد لى يخدمها)، وتقول أخرى (ملى بقات تنباع في السوق بطلناها تدي الوقت والصحة)، إن صناعة الحصير تتطلب الوقت والجهد لأن صنعها يأخذ وقتا طويلا كما تتطلب المساعدة، وبالنسبة للحصير لم تكن من الحرف التقليدية للمنطقة فقط وإنما كانت منتوج محلي تعتمد عليه المرأة في إعالة زوجها.

كانت عملية صناعة الحصير تعكس الكثير من مظاهر الإندماج والتضامن الإجتماعي وهو ماسماه دوركايم، Durkheim بالتضامن الآلي الذي يقوم على الولاء للتراث والجماعة القرابية ألكن التغيرات والتحولات التي مست بنية العائلة السنوسية ثما أثر على مزاولة هذه الحرفة التقليدية وذلك يعود أساسا إلى عدم توفر الأيدي العاملة، فالمرأة السنوسية وحدت بديلا عن هذه الحرفة وأصبحت تنافس الرجل في العمل الخارجي، ما أكدته أحدى المبحوثات (صنعة الحصير مبقاتش بنات اليوم يعرفو غي بيرو وستيلو)، وبهذا إن التغيرات التي مست المجتمع السنوسي غيرت من نمط النشاط عموما الإقتصادي فإنتشار التعليم وتطور التكنولوجيا ساهم أيضا في التأثير على غطية العقلية والقيمية للمجتمع السنوسي وحلت مكانها قيم ومعايير حديدة تتماشى مع الحياة الإحتماعية الجديدة.

ما يجدر الإشارة إليه هو أن تراجع هذه الحرفة وعدم ممارستها لم يمنع الجمعيات الثقافية والمراكز الثقافية بالمنطقة من إحياء هذه الحرف التقليدية، إذ ظهر ذلك كمشروع مخصص للمرأة الماكثة بالبيت كمنتوج إقتصادي محلي تعيل به المرأة السنوسية عائلتها، وقد شرحت لنا إحدى مديرات هذه المراكز عن طبيعة المشروع (نهار الأول درلنالهم إعلان في بلدية باش يسجلو

أميل دوركهايم، ترجمة حافظ الجمالي، في تقسيم العمل الإجتمعاعي، اللحنة اللبنانية لترجمة الروائع، بيروت، 1982، ص126. \*السيدة يمينة معقل ناشطة جمعوية لجمعية آمال بني سنوس وتعرف بنشاطاتها المتعددة بإبراز الموروث الثقافي للمنطقة من خلال الصناعات التقليدية ومشاركتها في كل النشاطات الثقافية سواء في المنطقة أو خارجها وهي من سباقين الذين عرفوا بإحتفالية الناير كانت مقابلتنا معها بتاريخ 2020/04/12.

في التكوين قريناهم مدة 6 أشهر وبعدها عملنا ورشات تطبيقية لمدة 3 أشهر وبعدها كل إمرأة حبت دير مشروع ساعدناها على حساب المشروع من أموال وآلات ومواد وأدوات وبهذا كل صاحبة مشروع دخل معاها 5 بنات ولات تخدمهم، وبهذا كان هدفنا المرأة السنوسية تحافظ على حرفة أجداد وتطورها لأن هاذي صنعة راهي ثقافتنا وهويتنا ومن جانب آخر المرأة السنوسية الماكثة في البيت تكون عنصر فعال للمجتمع ولعائلة نتاعها)، إن هذه المراكز كان لها دورا كبيرا في إحياء هذه الحرف والمحافظة على تراث المنطقة بتحاوز كل التغيرات والتحولات التي مست هذه التقاليد إذن، هناك إستمرارية في بعض الممارسات لكن ليس بنفس الهدف فقط من أجل الخفاظ على التراث اللامادي للمنطقة.

وفي الواقع نجد أن هذه الحرف قد تغيرت في شكلها وهندستها وظهرت أخرى جديدة تتوافق مع العصر ومتطلباته فلم تبقى الأشكال الهندسية القديمة في البناء من صومعة ومثلثات، وإنما ظهر النموذج التركي والفرنسي حسب أذواق الأفراد. إن سمة التغيير كانت ضرورة حتمية مست كل العناصر الثقافية لمواكبة تطورات العصر وديناميكية جديدة يقابلها المحافظة على ماهو تقليدي بصبغة عصرية، وهذا ما إنطبق على إحتفالية الناير بالمنطقة على غرار الإحتفالات والطقوس الأخرى.

# 4-3 المأكولات

يستقبل الناير اليوم بتحضير مجموعة من الأطباق التقليدية التي تختلف عما تعودت عليها العائلة السنوسية في الماضي، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (كنا بكري كي يجي الناير ندبحو الدجاج وكل واحد على حساب مقدورو لخاطرش كان لازم علينا نكرمو الضيف جديد) ويقول مبحوث آخر (لقد كان المعتقد في المنطقة أن لايسود الجوع بين السكان وكان لابد عليهم ياكلو حتى التخمة ويكون عشا من داك شي الرفيع)، وتتمثل هذه الأطباق أساسا في:

(بركوكس\* والشرشم\* وبعض الحلويات مثل: الثريد\* والسفنج والمسمن وأيضا بعض الفواكه المحافة مثل: الجوز واللوز والرمان...إلخ)، أنظر الملحق رقم(18)، فنجد أن المرأة السنوسية تقوم بإعداد القمح مسبقا وتحويله إلى الشرشم أو بركوكس والذي يشترط أن يضم في طبخه (سبعة أنواع من الخضر مثل الفول، الحمص، العدس، البازلاء...إلخ)، ومن العادات الإجتماعية لطهي أكلة بركوكس رمي علفة التمر حيث كان يعتقد أن من يجدها سيحالفه الحظ، هذا ما صرحت به أحد المبحوثات (كنا بركوكس نخدموه بسبع خضاري وكان لي يلقى علفة تمر عامه مربوح)، فالإعتقاد السائد في المنطقة أن علفة التمر تلك تعد حالبة للحظ كما تعد من الأشجار التي قدسها العرب قديما والتمر من الأغذية الغنية التي وصفها الرسول صلى الله عليه وسلم بأكرم الشجر قائلا (بيت ليس فيه تمر جياع أهله)، فقد إهتم العرب بزراعة التمر وإعتمدوا عليها في غذائهم واستخدموا جذوعها في أعمال البناء كما إستعانو بما في إحتفالاتهم الدينية.

يتم تحضير مأكولات الناير من حيرات الطبيعة والتي تحمل بدورها فعلا مقدسا يكون من ورائه التقرب إلى الطبيعة وإرضائها،أما التفسير الديني فيرى أن في مثل هذا اليوم قام الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه بمعركة أعوز فيها إلى الطعام فلم يجدو ما يقتاتون به إلا بعض الحفنات من

<sup>\*</sup>بركوكس يعد من أشهر مأكولات التي تعرفها المنطقة فهي تعد لإحتفال برأس السنة وكذلك كأكلة للمرأة النفساء لما لها من فوائد على الجسم، تعد هذه الأكلة من السميد الخشن وتتحول إلى حبيبات ويطهى في كسكاس من الحلفاء ويوضع في فوهة القدر ليضع له مرق خاص.

<sup>\*</sup>الشرشم تعد هذه الأكلة خصيصا لإحتفالاتالناير فتصنعه المرأة السنوسية من القمح الذي يبلل في الماء مع إضافة له سبعة من عناصر الحبوب من فول، حمص، بصل، جزر، بطاطا، لفت، كوسا وتوضع بكل صحن حبة من التمر فمن وقعت فيه فإنه حظه سيكون جيدا طوال السنة الجديدة.

<sup>\*</sup>التريد تكون هذه أكلة الخاصة بالمولد النبوي الشريف والناير فهي عبارة عن عجينة من الدقيق يتم جعلها قطعا صغيرة تمدد بقليل من الزيت ويشترط أن تكون زيت الزيتون فتوضع بعدها في موقد خاص يسمى "الترادة" وتقدم بشكل قطع صغيرة ممزوجة بالعسل والسمن.

اعبد الباسط عودة إبراهيم، نخلة التمر في المعتقدات الشعبية، مجلة الثقافة الشعبية، عدد 35، 2016، ص108. 22مود عرفه محمود، العرب قبل الإسلام أحوالهم السياسية والدينية وأهم مظاهر حضارتهم، المرجع السابق، ص221.

الشعير 1 المنقع في الماء وهو ما يستعمل في الإحتفالية ويطلق عليه تسمية الشرشم، أنظر الملحق رقم (19)، هناك رواية أخرى تقول أن البذخ في المأكولات يكون إحياء لمناسبة وصول المدد إلى الرسول عليه الصلاة وسلام وأصحابه خصوصا التموين بالطعام فكان إفتقارهم لطعام بسبب إنتصار العدو عليهم، والملاحظ أن مختلف الأطعمة التي يتم تحضيرها مكونها الأساسي هو القمح والذي له  $^{2}$  دلالات رمزية وطقسية فقد إعتبرته حضارات قديمة علامة الرخاء وقد كانو في أعيادهم الوطنية يأكلون أطباقا معدة من القمح، وقد عرفت سنابل القمح بزهور هيرا دلالة على الأرض والخصب وبهذا فإن طعام يناير يحوي معاني متعددة تدور حول نسق طقوسى واحد وهو الإحتفال بالأرض وإبعاد شبح الجوع والأمراض عنهم، وهنا يقول أحد المبحوثين قائلا (كنا بكري معندناش بصح كى يجى ناير نحتفلو به ونذبحو الدجاج ولا خروف ونكرمو لأرض) فالوعى الجمعى يرى أن الأرض كانت سخية معه طوال السنة لذا لابد عليه الإحتفال بما وإكرامها وبمذا يحرم سيادة الجوع طوال 3 أيام للإحتفال حيث يجب على الأهالي الأكل حتى التخمة، ومالاحظناه أثناء المعايشة الميدانية أن ربة البيت لدى إعداد طاولة العشاء تقوم بوضع صحون بناتها المتزوجات وأولادها الذين في الجيش مثلا حيث يوضع صحن الغائب على الطاولة وحتى المشارك أفراد العائلة هذا إحتفالبالناير حيث يسود الإعتقاد أنه لابد من أن يحتفل كل واحد منهم بالناير ليبعد عن نفسه الحسد والأذى الدهر وليحظى بسنة سعيدة وناجحة، ولهذا فكل طعام حسب كلود ليفي ستروس، Claude levi-strauss (أن كل طعام يتأسس على سيرورة ثقافية تنطوي على عدة رموز وطقوس تساهم في تفسير وتأويل الثقافة الكلية والسائدة $^{3}$ 

الدموند ديستان، بني سنوس في القرن العشرين، المرجع السابق، ص63.

 $<sup>^{2}</sup>$ فيليب سيرنج، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>183</sup>. الطقوس الإحتفالية بالجزائر إحتفالية يناير أنموذجا، المرجع السابق، ص3

من العادات السنوسية أيضا أن تقوم ربة البيت بصنع طبق الفواكه الموسمية \* (من رمان، تين، زيتون ومختلف المكسرات من لوز، جوز وأنواع أخرى) ويشترط في الطبق أن يتم صنعه من الحلفاء وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (قصعة الناير كنا نخدموها من حلفاء وكانت تلم قاع واش جمعنا من الأرض وكانت تبغي لمة ونفرحو بيها)، ويقول مبحوث آخر (قصعة الناير فيها حكمة ذلك أنها تجمع كل فيتامينات العام فهي بمثابة حماية الجسم طوال العام كما تقوم بتجديد الجسم نفسيا وعقليا)، أنظر الملحق رقم(20).

ما نستنتجه أن كل عنصر من هذه الفواكه له دور ووظيفة رمزية وصحية ونبدأ بفاكهة الرمان التي كان لها رمزية كبيرة لدى الفلاح السنوسي، وهذا ما تناولته دراسة إدموند ديستان، Edmond Destaing وبن حاجي سراج، حيث يقول (كانت العادة لدى الفلاح في الميوم الأول للحرث أن يوزع التين الجاف على المارة وأن يشق على سكة المحراث رمانة كبيرة فتنثر حبوبها التي ترمز إلى وفرة الخيرات على الأرض<sup>1</sup>)، ويعتبر الرمان من الصين إلى البحر المتوسط علامة الخصب ويرمز للذرية الكثيرة كما كانت تمثل عند المسيحين رمزا للإحسان<sup>2</sup> الذي ينتشر كبذور الثمرة عندما تفتح،إن وجود الرمان في أطباق الإحتفالية له علاقة بالخصوبة ووفرة المنتوج الفلاحي للمنطقة، وهنا تقول أحد المبحوثات (نعقل على جدودنا كان كي يجي الناير يقلونا قشرو الرمان وبعد صلاة العشاء نتع الفجر يرموه في الأرض كانو يقلونا باش العام يجيب خيره)، يكون جني هذه الفاكهة بعد بداية موسم الخريف حيث يقوم السكان بعرضها في السوق الموسمي للناير وتباهي

<sup>\*</sup>طبق الناير وهو طبق يصنع من مادة حلفاء بعد غسلها وتجفيفها وتحويلها إلى مادة ملساء كانت المرأة السنوسية تصنع منها مختلف الأطباق بألوان مختلف الفواكه الموسمية المعروفة في المنطقة من الأطباق بألوان مختلف الفواكه الموسمية المعروفة في المنطقة من (تين، رمان، تفاح، سفرجل، تمر، وبعض المكسرات من لوز وجوز وبعض الحلوى...إلخ) حيث ربة البيت بجمعها في طبق الحلفاء وخلطها وتجتمع حولها العائلة السنوسية ليلة 12 من يناير في جو من المرح والفرح بقدوم السنة الجديدة كما تقوم المرأة السنوسية بتقديم جزء من قصعة الناير للجيران كرمز للمحبة كما أن تقديم طعام في الناير هو تفاءل بسنة الخير والبركة.

<sup>1</sup>صحرة شعوية، المرجع السابق، ص73.

<sup>.318</sup> فليب سيرنج، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

بالخيرات التي أعطتها الأرض، ويرافق هذه الفاكهة ثمرة التين حيث تعرف المنطقة بالإنتاج الوفير لهذه الفاكهة، تعد فاكهة التين أو "الكرموس" باللهجة المحلية للمنطقة دواءا لمحتلف الأمراض ذلك أن سكان المنطقة تتنوع إستعمالاتهم لهذه الفاكهة فنجد أن المرأة السنوسية تقوم بتحفيفها والإحتفاظ بحا وأكلها في فصل الشتاء خاصة الليالي الباردة، فهي تعد مصدرا لطاقة ومسخنة لأعضاء الجسم كما ينصح بتقديمها مرافقة بزيت الزيتون للأشخاص الذين يعانون من مشاكل الهضم ومختلف الأمراض والأسقام، وهنا تقول إحدى المبحوثات (كنا بكري لمو الكرموس ونذوقو حبابنا وندسو منها لشتوية لخاطرش هي دوا) وتعد شجرة التين من الأشجار المباركة وقد ذكرها الله تعالى بقوله: {والتين والزيتون}، {سورة التين،الآية 1}، كما أوصى الرسول صلى الله عليه وسلم في أحاديثه الشريفة بقوله: {لو قلت أن فاكهة نزلت من الجنة لقلت التين لأنه فاكهة الجنة بلا عجم (بذر) كلو منه فإنه يقطع البواسير}، وتعرف هذه الفاكهة بميزتما العلاجية لمختلف الأمراض خاصة تلك مرتبطة بجهاز التنفسي والهضمي ويرافق أهالي المنطقة هذه الفاكهة بزيت الزيتون.

تحتوي قصعة الناير أيضا ثمرة الزيتون التي تعرف حضورا وفيرا ذلك لتزامن الإحتفالية مع جنيها فنجد الزيتون وزيت الزيتون الذي يعد عنصرا أساسيا في طهي معظم المأكولات الخاصة بالإحتفالية لشجرة الزيتون مكانة شعبية خاصة لدى الأهالي ذلك أن كل عائلة سنوسية تملك نصيبا من شجر الزيتون تركه الأجداد، لقد إرتبط الزيتون في الميثولوجيا اليونانية بالحكمة وحسن التدبير منذ القديم فقد غنى الفلاحين القدماء (الحيان جنون، الفلاحة راحة والغنى زيتون) أ، ويكتسي زيت الزيتون نفس المرزية فهو يدل على الكثرة والثبات ذلك أن الملوك القدماء يوم إعتلائهم العرش كانوا يدهنون رؤوسهم بزيت الزيتون لأخذ بركة الزيتونة وتأييدها لتسيير شؤون الحكم وهو مايدل على القيمة الرمزية لهذا السائل وتعد شجرة الزيتون من أكثر الثمار التي تم ذكرها في القرآن الكريم، إن شجرة

العيد غزالة، الزيتون في التراث الديني بين النصوص المقدسة وكتب النوازل، مجلة مدارات تاريخية، مجلد الأول، العدد 4، ديسمبر 2019، ص54.

 $<sup>^{2}</sup>$  العيد غزالة، المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

الزيتون مباركة ومقدسة لدى أهالي المنطقة فقد خصصوا لها مساحات كبيرة لزراعتها فهي تعد شفاء لمختلف الأمراض، كما تعد زيتها مصدر رزق لكثير من العائلات السنوسية إلى يومنا هذا ولهذا لايجوز قطعها أو إتلافها في المنطقة.

كما تجمع قصعة الناير أيضا مجموعة من المكسرات الموسمية والتي تعد كغذاء يحمي ويقوي حسم الإنسان من بينها نجد ثمرة اللوز والتي يتم جمعها في فصل الخريف حيث يتم ذلك في جو من التعاون والتضامن بين الأفراد السنوسيين من رجال ونساء، هنا يقول أحد المبحوثين قائلا (كنا بكري منجمعوش زيتون ولوز حتى نخبرو جماعة ونتعاونو بيناتنا)، ويقول مبحوث آخر (كان لي يخرج على الجماعة راه يزعف منه القايد\* ويخرجه من الجماعة)، لقد دلت ثمرة اللوز في الحضارات القديمة على عذرية المرأة وخصوبتها فهي تكتسي صفة القداسة في الإسلام إذ لها علاقة بعصا هارون التي أزهرت وأنتجت زهور اللوز بدون إخصاب وتذكر أيضا بقصة العذراء مريم التي أنجبت الطفل اليسوع دون إخصاب.

إن لثمرة اللوز علاقة أيضا بالوفرة والخصوبة فالفلاح السنوسي يتفاءل بتنوع الثمار في طبق الناير احتفالا بكل ما أنتجته الأرض كأنه يشكرها على سخائها، وهنا يقول أحد المبحوثين (كنا واش لمو من الأرض نحطوه في طبق الناير ونذوقو لحباب)، وتضم أيضا قصعة الناير ما يعرف في المنطقة (بقريصات الناير) أو (خبيزات الناير)، وهي عبارة عن خبز مدور متوسط الحجم توضع في وسطه قبل طهيه بيضة وتغطى وتثبت بقطع مستطيلة من العجين، أنظر الملحق رقم(21)، ويرجع وجود البيضة إلى تجديد الحياة فقد كان فلاحوا أوربا الشمالية في إحتفالاتهم الزراعية يدفنون البيض في فلاحتهم عند عنه عنه عساهم في تجدد الطبيعة، كما نجد من الطقوس التفائلية بالبيض الله فلاحتهم الناهم أنه يساهم في تجدد الطبيعة، كما نجد من الطقوس التفائلية بالبيض

<sup>\*</sup>القايد ونعني به كبير المنطقة والذي يتولى حكم شؤون الإجتماعية والسياسية للمنطقة وتكون كلمته مسموعة ومطاعة من طرف الأهالي لهذا كان أفراد المنطقة لايقومون بأمر إلا بعد مشاورته ويمثله حاليا رئيس البلدية الذي يتولى نفس مهامه.

افيليب سيرنج، المرجع السابق، ص323.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص170.

أنه في قبائل الأوراس تقوم النسوة بالبحث عن بيض الحجل في الغابة والإكتحال به ثم يضع في الليل على وجهه غربالا ويقوم بإحتساب النحوم في السماء لتقوية النظر<sup>1</sup>، أما دور العجين يرتبط بدرجة تخمره وهذا ماصرحت به أحد المبحوثات قائلة (كنا لافاض لعجين على البسينة نفرحو ونعرفو عام بخيره وخميره)، وتقول أخرى (نعقل كانت الوالدة كي تعجن سفنج ولا قريص ناير متخليناش ندخلو لكوزينة تقولنا تهربو لعام)، إن السر وراء العجين هو درجة إحتماره التي لها دلالة على الخصوبة، ذلك أن رؤية العجينة وإحتمارها والفرح بما نذير شؤم وهوسبب في إنقطاع الخير والثروة ولهذا يمتنع عن رؤيتها ويفضل أن تقوم بالمهمة نساء عجائز متعودات ولهن الخبرة ويعرفن كيف يحافظن على هدوئهن، ومثيل هذا الاعتقاد لمسناه في دراسة إدموند ديستان وبن حاجي سراج، حول الخميرة يقول (أن النساء كانت تنهضن باكرا لتحضير حلوة سفنج فإذا خمرت العجينة حتى فاضت عن أطراف الأواني التي تحتويها فإن ذلك علامة خصب ولاينبغي أن يتجرأ أحد على التعبير عن فرحته لأن ذلك يقطع الخير لهذا يفضل أن تشاهد الخميرة نساء عجائز حتى يحافظن على هدوئهن أن ذلك علاقة بوفرة المنتوج الفلاحي فوضعها في العجينة هو رمز للكثرة، فالفلاح هدوئهن أن إذن الخميرة إحتمار العجينة.

إن الجحتمع السنوسي في إحتفاله بالناير يجدد مختلف الطقوس الروحية خاصة بهذه المناسبة والتي تدعو إلى الوفرة والزيادة وإبعاد شبح الجوع والنحس، ذلك أن بداية العام تشكل نهاية المؤونة الماضية وبداية التحضير للموسم الجديد، إن الأكلات التي تعدها المرأة السنوسية تدلنا على الإلتزام الطقسي الذي يفرض على المجتمع تجاه هذه الإحتفالية، وهنا تقول جين سولر، Soler (إن مطبخ أي شعب يرتبط بفهم هذا الشعب للعالم فلايمكن فهم المحرمات الطعام ومؤشراته بمعزل عن النسق

1 مجلة التاريخ المتوسطي، ص36.

<sup>65</sup>وادموند دیستان، بن حاجي سراج، المرجع السابق، ص $^2$ 

الذي توجد فيه 1)، فلدى مكوثنا مع مجتمع البحث لاحظنا أن كل الأهالي يحتفلون بالناير ولو بطرق بسيطة، وهذا ماصرحت به أحد المبحوثات قائلة (كنا بكري كلشي كاين من لحمها ولوزها بصح درك كلشي غلا ولينا نديرو على حسابنا مهم فرحة)، وتقول أخرى (شكون راه ياكل اللوز والقرقاع بصح بسيف علينا نيرو ونديرو واش قالو عوايد).

إن الظروف المعيشية الصعبة والحالة الإقتصادية التي يمر بها المجتمع السنوسي اليوم أدت به إلى التخلى عن بعض الأطباق والمأكولات والتي كان لها طابع أساسى في الإحتفالية في الماضى بسبب إرتفاع أسعارها وضعف القدرة الشرائية اليوم للفرد جعلته عاجزا عن إقتناءها، وهنا صرح أحد المبحوثين قائلا (ناير كان ملزم علينا نحتفلو ونطلقو شياط لوكان نسلفو دراهم)، ويقول مبحوث آخر (ناس بكري كان كل خير موجود عكس يوم واحد في عشاه وراه يخمم)، ويقول مبحوث آخر (بکري کان لی میدیرش حفلة کان جار یعرف جار ودوك ناس راهی تضرب غی على روحها طغات عليها الأنانية)، كانت طبيعة العلاقات الإجتماعية السائدة في الجتمع السنوسي قائمة على الوحدة والتماسك وقد كان كل الأهالي إخوة وجيران، أما اليوم عرف المحتمع عدة تغييرات في بنيته وتركيبته نتيجة هجرة مجموعة من العائلات إلى المدينة لتعليم أبنائها والبحث عن فرص العمل ما أحدث تحولات على الأسرة السنوسية وإنتقلت من شكلها التقليدي الممتد إلى قالبها المعاصر وهو العائلة النووية أساسا، وهنا يقول أحد المبحوثين (ملى راحو كبار وخلوها لدراري مشات نية وبركة معاهم)، ذلك الجو الإحتفالي للناير مع الجيران والعائلة الكبيرة في الماضي لم يعد قائما إذ مع التحولات التي عرفها الجحتمع السنوسي عموما والأسرة على وجه الخصوص ظهرت سلوكات جديدة أفقدت الجتمع الكثير من تقاليده وعاداته الأصلية ومن ضمنها إحتفاليةالناير التي كانت في الماضي

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>كارول كونيهان، ترجمة سهام عبد السلام، أنثروبولوجيا الطعام والجسد، الهيئة العامة المصرية للكتاب القاهرة، مصر، 2012، ص40.

مناسبة للتعاون والتلاحم وكذا الإحتفاء بالعام الزراعي الجديد أما اليوم فقد فقدت هذه الإحتفالية الكثير من قداستها وأفرغت من الممارسات والمعتقدات القديمة.

وإذا عدنا إلى أبرز التغييرات التي مست الإحتفالية فإن التغيير مس محتوى قصعة الناير ومعظم العائلات السنوسية أصبحت لاتستطيع شراءها نظرا لغلائها، فبعدما كان فيما مضى الفلاح السنوسي لايعرف الربح أو التصدير عكس اليوم ذلك أن الأدوات الفلاحية كانت بسيطة وبالتالي مردودها ضعيف يساهم في سد حاجياته اليومية فقط عكس مانراه حاليا إذ أن المنطقة أصبحت مشهورة بإنتاج أجود هذه الثمار والتي يكثر عليها الطلب من ولايات أخرى،وهذا ماغير من نظرة الفلاح حول الربح وزيادة الإنتاج كما نجد أن معظم ساكني المنطقة قاموا ببيع الأراضي وإستغلالها في نشاطات إقتصادية أخرى، وبهذا وجدت العائلة السنوسية نفسها تقتصر في إحتفالها على بعض المأكولات نظرا لغلائها وعدم إستطاعة توفرها.

إن بعض الأطباق مثل "بركوكس وشرشم" أصبحت المرأة السنوسية تقوم بشرائها نظرا لضيق الوقت وهنا تقول أحد المبحوثات (بنات اليوم قليل لي تخدملك شرشم راهم يشروه من المحانوت )، ويقول مبحوث آخر (مرأة بكري كانت طيب زميط تريد وتفتل بركوكس وجارات يتعاونو كل وحدة واش دير ودرك نصهم راه يشري قليل من نسا متعرفش طياب بكري)، إن مظاهر التصنيع والتحديث التي عرفتها المجتمعات وفرت للإنسان جميع وسائل الإنتاج ماساعد في ظهور سلوكات وممارسات جديدة شجعتها على الإنتقال إلى الحياة الحضرية، فنجد أن دور المرأة السنوسية قد إنتقل من دورها في البيت وتربية الأبناء إلى الخروج إلى العمل ومساعدة زوجها فأصبح وقتها محدود بين العمل والأسرة، كل هذه المتغيرات كان لها تأثير على مجريات الإحتفالية بين الماضي والحاضر والتحضيرات لها في فقدان الكثير من خصوصيات المرأة السنوسية التقليدية.

هنا يظهر كيف أثرت موجة التغير على بعض العادات والتقاليد فأصبحت إحتفالية الناير طابع حديد يواكب تطورات العصر ولكن مهما إختلفت طقوس الإحتفالية إلا أنه لازال يحافظ على دلالته ورمزيته ولو بطرق عصرية تتناسب مع عقليات وأفكار حديثة، لدى مكوثنا في مجتمع البحث لاحظنا أن العائلات السنوسية بالرغم من عدم توفرها على كل أطباق الناير إلا أنها تحرص على إقامة طقوس الإحتفالية ولو بأشياء بسيطة حتى تترسخ فكرة ضرورة الإحتفالبالناير هذا ماصرح به أحد المبحوثين (لازم علينا نديرو حفلة يالوكان نسلفو دراهم هاذي عادة جدود واجب علينا نحافظو عليها) ويقول مبحوث آخر (لازم علينا نديرو عاداتنا باش هاذ الجيل الطالع يعرف ثقافة جدوده).

إن الذاكرة الجماعية تحاول بكل الطرق المحافظة على عادات وتقاليد الأجداد فبقاءها وإستمرارها هو ضمان لإنتماء الثقافي والإجتماعي داخل الجماعة.

# 4-4 الكركور ورقصة الولادة

يعد الكركور\* من الطقوس الرمزية المرافقة لموكب آيراد أثناء تجوله في شوارع المنطقة وهو يعبر عن جلب السخط والشؤم للمنازل التي ترفض إستقبال موكب آيراد، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين (ناس لي متحلش بيبانها نحطولها كركور)، ويقول مبحوث آخر (كان لي ميفتحش باب لآيراد يخاف على راسو لأن دعوة آيراد كانت واعرة)، ويمثل الكركور مجموعة من الأحجار التي يضعها كل شخص مشارك في الإحتفالية أمام المنزل الذي عارض فتح أبوابه لموكب آيراد ويرافق وضع الكركور، ترديد أغنية التالية (شبرية معلقة ومولات الدار مطلقة)، والتي ترمي معانيها على حصول الطلاق لصاحبة المنزل التي لم تفتح أبوابها لموكب آيراد ولم تشارك فرحة هذه الإحتفالية.

إن هذه العادة إمتدادا لما وجد بالمجتمع التلمساني قديما ذلك أن حفظة القرآن الكريم كانو بعد ختمهم لكتاب الله الحكيم يطوفون حول المنازل على رأسهم طالب مقنع يدعى "بوبناني"

<sup>\*</sup>الكركور وهو مجموعة من الأحجار يقوم المقنعين والمشاركين في موكب آيراد بوضعها أمام بيت أو أمام ضريح كعقاب لصاحب المنزل الذي يرفض فتح أبوابه لإستقبال موكب آيراد مع ترديد أغنية تدعو بالطلاق لصاحبة المنزل وبمرور الوقت تخلى أهالي المنطقة عن هذه العادة لأنها تسببت لهم بالمشاكل ذلك أن دعاء جماعة آيراد مستجاب لوجود نية صادقة في الإحتفال.

مصحوبا بمتافات زملائه فيدخل كل منازل المدينة لجمع الصدقات وتتمثل هذه الأخيرة في الفواكه الجافة وبعض الحبوب فإذا لم يقدم أحد شيئا لبوبناني فإن ذلك مصدر سخط على أصحاب البيت ودعوة لصاحب البيت بالذبح وزوجته بالطلاق<sup>1</sup> وهذا ما نلاحظه في مجتمع البحث إلا أنهم أضافوا لها عادة وضع الأحجار والحجر في نظر البدائيين يرمز إلى روح الأسلاف والجد المتوفي مثلا ذلك أن كل حجر متفرد بمثل أحد الأجداد.

إن الإعتقاد في الحجر من العبادات التي عرفها الإنسان القديم وتعود إلى ماقبل التاريخ ويقول ديسو، Daisou (أن الإنسان إعتقد بأن الحجارة تستطيع أن تحتوي الحياة كالحيوان أو النبات ولكونها من العناصر الأكثر صلابة عن بقية الأشياء التي يقوم عليها سطح الأرض)، كما يرى ميرسيا إلياذ، Mircea Eliade (أن طقوس العبادة لاتوجه إلى الحجارة كمادة ولكن إلى الروح التي تسكنها فكلمة (Betyle) أي حجارة المقدسة هي في الأصل بيت إيل بمعنى بيت إله ().

كما عرفت منطقة البحر المتوسط قديما بعبادة الأحجار وتقديسها وقد كان السوريون يرون في الحجر إله بعل في العلاقة التي ربطها الإنسان بالحجر هي الأسلاف والتي تتمثل في روح الأجداد أو قوى كامنة تظهر في الطبيعة وقد تكون عادة الكركور إمتدادا لهذا الفكر الذي ساد منطقة البحر المتوسط حيث أن بقاء الكركور أمام البيت يجعل أهله عرضة للخطر طوال العام، وهنا يقول أحد المبحوثين قائلا (كانت دعوة جماعة في الكركور مستجابة وكانت تجيب زقا لصحاب الدار)، لذلك نجد كل العائلات السنوسية في الماضى تفتح أبوابحا لإستقبال موكب آيراد ولو خوفا، ذلك أن

<sup>1</sup> أفكار مستقاة من محاضرة الأستاذ عبد العزيز محبوب بقاعة محاضرات لبلدية بني سنوس، تحت عنوان (آيراد من أنا)، بتاريخ 12يناير 2019.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>خلفة عبد الرحمان، الديانة الوثنية المغاربية القديمة (منذ النشأة إلى سقوط قرطاجة 146 ق.م)، مذكرة لنيل درجة الماجيستر في التاريخ القديم، تخصص التاريخ الإجتماعي لدول المغرب، جامعة منتوريق سنطينة، كلية العلوم الإجتماعية والإنسانية، 2008، ص87.

<sup>3</sup>المرجع نفسه، ص87.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>فيليب سيرنج، المرجع السابق، ص367.

الكركور إرتبط في إعتقادهم بفكرة الأجداد والأسلاف وغضبهم عليه من حلول الشؤم طوال السنة وسعيا منهم للمحافظة على عادات وتقاليد المنطقة يولي السنوسي إهتماما بالغا بالكركور ويحاول تفادي أي مكروه قد يحدث له لمخالفة ماتركه أجداده من إرث ثقافي لامادي، وهنا يروي لنا أحد المخبرين حاج علي الصغير قصة حيث يقول (واحد العام مول الدار مبغاش يحلنا ومرته كانت مريضة وحبت تحلنا وندعولها وهو ماخلاهاش إيا آيراد غضب وحطينا كركور مقعدناش سيمانة سيد راح يلم زيتون طاح على فرع الشجرة ومات)، ويقول مبحوث آخر (دعوة آيراد كانت واعرة وكانت تجيب زقا لصحاب الدار).

إن عادة الكركور من الممارسات الطقوسية التي يقوم الأهالي من حلالها بإستعطاف القوى الخفية التي تتشخص في شكل القناع ذلك أن طقس الكركور لايستبعد أن يكون شكل من أشكال التدين التي عرفها سكان القدماء للمنطقة ذلك أن الإنسان في بداية تدينه تقرب من كل ماآثار شكوكه ومخاوفه، وهذا ما تناوله رشيد الناضوري، (أن الإنسان القديم كان يقوم بوضع أكوام حجرية وسط المواقع الأثرية معتقدا أن روحا تسكنها وتقوم بحمايته أ)، وبفعل عملية التكرار جعلت من عادة الكركور من الطقوس المقدسة التي وجب إعادتما في كل موسم من الإحتفالية دون معرفة عواقبها، ولكن مالاحظناه في السنوات الأخيرة هو إنقطاع أهالي المنطقة عن هذه العادة نظرا لما لها من أضرار على أصحاب المنزل، وهذا ماأكده أحد المبحوثين (كركور جابنا زقا لديارنا وشحال من مرا طلقت وليت نقولهم مسامحة لخاطرش قادرة تكون بنتي عروسة ونديرلها لمشاكل)، ويقول الخور (كركور جابنا مشاكل وشحال من واحد مشا في طريقه)، إن المشاكل التي تحدث يعتقد سكان المنطقة بقوة إنها بسبب وضع الكركور على باب الأسر ما جعلت من الأهالي يتخلون عن هذه العادة الذميمة، فحسب حكايات الأهالي تسبب الكركور في الماضي وفي أكثر من مناسبة بالضرر لبعض الأسر وذلك أن كثير من نساء المنطقة ممن رفضت فتح الباب لموكب آيراد فوضع بالضرر لبعض الأسر وذلك أن كثير من نساء المنطقة ممن رفضت فتح الباب لموكب آيراد فوضع بالضرر لبعض الأسر وذلك أن كثير من نساء المنطقة ممن رفضت فتح الباب لموكب آيراد فوضع بالضرر لبعض الأسر وذلك أن كثير من نساء المنطقة ممن رفضت فتح الباب لموكب آيراد فوضع

اخلفة عبد الرحمان، الديانة الوثنية المغاربية القديمة المرجع نفسه، ص37.

الكركور وتعرضن للطلاق، كما يعد إمتناع كرنفال آيراد عن دخول المنزل والإكتفاء بعرضه المسرحي في شوارع المنطقة من التغيرات الجذيرة بالذكر من حيث مقارنة الممارسة بين الماضي والحاضر والتي أحدثت تغييرا جذريا في العرض المسرحي الآيرادي، ذلك أن حوش الدار كان هو الخشبة الأصلية للعرض ومن خلاله تنشر الفرحة والبهجة في كل أرجاء البيت.

ومن العروض المسرحية التي تأثرت بإمتناع موكب آيراد عن الدخول إلى المنازل عرض "رقصة الولادة" والذي يعد جزء من العرض المسرحي الآيرادي ويقوم بهذا الدور شخصية اللبوءة زوجة الأسد والتي تمثل بولادتها لمولود جديد وموتها وحزن آيراد على فراقها هو إندثار سنة فلاحية وبداية جديدة من خلال الولادة ثم بعد موتها وبفضل الطبيب وحكمته تعود للحياة، وهنا يقول أحد المبحوثين (كان لابد علينا طبح لبية باه نفرحو بعام جديد)، ويقول مبحوث آخر (مكانش دار مشطحتش فيها لبية وزيدت دراري لخاطرش هذاك عام راه مرقب\*) ويقول آخر (كانت عندنا نية في شطحة لبية بيها نعرفو بلي عام جديد راه دخل)، إن لسقوط اللبوءة رمزية قوية ومعنى ودلالات كبيرة تندرج في قالب واحد وهي تجدد الدورة الزراعية وإعادة إحيائها، إن هذا العرض المسرحي يتكرر مرارا وتكررا في كل المنازل التي يدخلها كرنفال آيراد ومن جهة أخرى فإن إنجاب اللبوءة لمولود جديد دلالة أخرى على خصوبتها والتي تدل في نفس الوقت على تجدد السنة الفلاحية وبداية موسم الزرع الجديد.

\_

<sup>\*</sup>إن ما نعني به رقصة الولادة أنه من أساسيات العرض المسرحي الآيرادي إذا دخل أي منزل أن يقوم بهذا المشهد المسرحي والتي تكون بطلتها اللبؤة زوحة آيراد وتدور مجريات المشهد أنه بعد دخول المشاركين والفرقة الموسيقية والمقنعين إلى ساحةالمنزل وفي حو من الرقص والغناء تسقط اللبؤة على الأرض وهي تمثل مشهدا بولادتها لمولود جديد الذي له دلالة رمزية في المخيال الشعبي بإندثار سنة فلاحية وبداية أخرى جديدة وبسقوط اللبؤة يعم جو الحزن والخوف لفقدانها كما أنها إشارة لدخول آيراد والبحث عن زوجته فيقوم بحركات وأصوات يطلب فيها الطبيب بإنقاذها وماهي إلا لحظات حتى تعود للحياة ويعود جو الفرح والرقص كل هذا له دلالات رمزية وفلاحية وإجتماعية تنصب في قالب واحد وهو تجدد السنة الفلاحية في كل بيت يستقبل موكب آيراد.

رقصة الولادة تعبر أيضا عن ثلاثية وهي "المرأة والأرض والخصوبة "، كل هذه العناصر قدسها الإنسان القديم فقد صور الأرض بالأم وأنها هي التي ولدت كل الكائنات $^{1}$  ذلك أن كل مجتمع إنساني قائم على الخصوبة لدى العنصر النسوي، وبهذا إن العرض المسرحي للبوءة يجمع بين خصوبة المرأة وولادتها للأطفال هذا دلالة على خصوبة الأرض وتجدد الزرع، فالمحتمع السنوسي هو مجتمع فلاحى بالدرجة الأولى ويعتمد على الأرض أساسا في نشاطه الإقتصادي وهو مصدر غذائه حيث إذا سألت الرجل السنوسي عن أهم شيء في حياته سيجيبك دون شك "الأرض" وللأسباب نفسها كانت الأرض مقدسة في الحضارات القديمة، ذلك أن الحياة النباتية مشروطة بها ومايقدمه أهلها من إهتمام من إحتفالات وطقوس يشكرونها على كرمها معهم وحتى يبعدون شبح الجوع عنهم فقد كان مزارعوا الهنود الحمر يحتفلون برأس السنة من خلال صوت مرتفع للأبواق والطبول الصاخبة كما كانو يلقون بألبستهم وحاجياتهم في نار كإعلان لبداية سنة فلاحية جديدة $^2$  وكان يتم هذا في فصل الصيف بعد نهاية من الحصاد، فظاهرة الإحتفال بالزرع وتقديم تضحيات تعد من طقوس الإنسان القديم والتي قصد منها تنشيط الزراعة وإعادة الدورة الزراعية، من خلال تقديم قرابين وتضحيات تواكبها مراسيم رقص وتمثيل كموت إله الزرع وعودته للحياة من جديد مثلا كلها ممارسات وعادات لجأ إليها الإنسان القديم لإستعطاف الطبيعة وحماية نفسه.

والشيء الملاحظ في الميدان وفي إطار مقارنة الممارسات الإحتفالية بين الماضي والحاضر فسوف نقول أن المجتمع السنوسي قد غير في طريقة ومكان عرض رقصة الولادة وحصرها في شوارع المنطقة، وهذا يعد من التغيرات التي حصلت على مستوى هذا العرض، هذا ما أكده أحد المبحوثين (لبية مبقاتش تشطح في ديور راه غي في زنقة وطيح)، ويقول آخر (ملي مبقاتش

اخزعل الماجدي، أديان ومعتقدات ماقبلالتاريخ، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط1، 1998، ص87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>تشارلز باناتي، ترجمة مروان مسلوب، قصة العادات والتقاليد، دار الخيال للطباعة والنشر، ط1، 2002، ص62.

لبية طيح في ديار مشات بركة عام جديد)، إن إنقطاع دخول موكب آيراد لمنازل المنطقة كان له تأثير أيضا على طريقة العرض المسرحي الذي أصبح يقتصر على الرقص والغناء والطواف في أزقة وساحات المنطقة بالإضافة إلى غياب الكركور والصدقة لتصبح الإحتفالية تركز في صميمها على الفرحة فقط أفرغها من محتواها العقائدي، وهذا ما اتفق عليه مجتمع المبحوث من حيث غياب البركة. إن غياب العملية التنظيمية في العرض الآيرادي كان له تأثير أيضا في فقدان الكثير من عناصر الإحتفالية، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (بطلنا عادة فتح باب لآيراد ذلك كنا بكري ندخلو بلا مشاكل ولا زقا ندخلو بنظام ونخرجو بنظام وخوف من الله ويوم كلشي تبدل جيل الحالي مخلط فيه مربي ولي ماشي مربي)، ويقول مبحوث آخر (مبقيناش ندخلو آيراد لديارنا جيل يوم ماشي واعي قادر يتخبى وسط الجمهور ويخونك ولايدني لعرضك بقينا لعبوها في طريق وكل واحد يبلع بابو\*).

إن دخول موكب آيراد للمنازل أصبح نادرا وذلك بسبب الطريقة العشوائية لموكب آيراد وعدم وجود ثقافة تنظيمية في الإحتفال وهذا كله راجع لقلة الوعي بالمسؤولية الجماعية وغياب لغة الحوار والتشاور بين اللاعبين، مالاحظناه أيضا في الميدان هو أنه فيما مضى كان المقدم السلطة الثانية بعد شخصية آيراد ما يجعل كلمته مسموعة ومحترمة من طرف المقنعين والمشاركين في الإحتفالية عكس مانراه اليوم في العرض الآيرادي حيث يقوم المقدم بقراءة الفاتحة والدعاء وباقي المقنعين يقومون بالغناء والرقص في آن واحد، إن التسلسل الدرامي الذي يعرفه العرض الآيرادي أيضا كان غرضه يجمع ضمن التحولات فالفرحة الآيرادية أفرغت من طابعها المقدس وجردت من معانيها ودلالاتما لتصبح مجرد

\_\_\_\_\_\_ ان السبب وراء عدم دخول موكب آداد الى المنازل بعود الى مجموعة من العواما أهمها تغير في الهيكا العمران وأيضا و

<sup>\*</sup>إن السبب وراء عدم دخول موكب آيراد إلى المنازل يعود إلى مجموعة من العوامل أهمها تغيير في الهيكل العمراني وأيضا رفض الأهالي إستقبال موكب آيراد لعدم إحترام حرمة المنزل وتعرض الكثير من المنازل إلى السرقة من طرف المشاركين كما نجد تلفظ بعبارات وكلمات التي تتنافى مع عقلية المجتمع كل هذه العوامل ساهمت تغيير مسرح العرض الآيرادي من ساحة المنزل إلى شوارع المنطقة.

كرنفال يتم بطريقة عشوائية وغير منظمة فقط من أجل الإستمرارية لكل سنة، هذا ماطرحه دوركهايم، Durkheim (في قدسية المقدس بأنه لايلتقي بالمدنس ويلامسه إلا لكي ينتفي أحدهما ويظل الآخر قائما وبذلك يتشكل كل طرف بوصفه نظاما خالصا ومتجانسا ومتعارضا وموازيا لطرف الآخر). إن الثقافة الجديدة للإحتفالية التي فرضها سكان المنطقة قلصت من دائرة قداسة الإحتفالية وطقوسها والذي أصبحت ترتبط بمفاهيم الرقص والغناء والحرية أكثر من الدعاء والرجاء بسنة بركة وخير لدى الجيل الحالي.

انورالدين الزاهي، المقدسوالجتمع، إفريقيا الشرق المغرب، ط1، 2011، ص45.

#### خامسا: البعد الديني

لاريب أن العلاقة بين الدين والأوساط الشعبية متداخلة ومتشابكة تحكمها الخرافات والأساطير التي صنعها المخيال الشعبي حسب إحتياجاته النفسية والإجتماعية،إن إحتفالية آيراد لها علاقة قوية بالدين والممارسات والمعتقدات ويتجلى ذلك من خلال معايشتنا لإحتفالية الناير إنطلاقا من التحضيرات الأولية والتي تكون في جو من التعاون والتلاحم بين أفراد المجتمع الواحد، حيث تشهد هذه الإحتفالية جملة من التقاليد والطقوس التي لها بعد عقائدي، فقراءة الفاتحة وتقديم الصدقة لموكب آيراد والدعاء لأهل المنطقة بالرزق والبركة، كلها من تعاليم ديننا الحنيف ولهذا سنخصص هذا المبحث للحديث عن دور الجانب الديني في الإحتفالية وكيف تتجلى رموزه ومظاهره:

# 5-1 الولي

تعرف قرية الخميس بتعدد وكثرة أولياءها الصالحين الذين يحيطون بها من كل جانب كما لو كانوا حراسها الذين يحرسونها بحيث يقدر عددهم "بأربعة وأربعون (44) وليا، كما يشكل تواجدهم الراحة والطمأنينة في نفسية السكان، وهذا ماظهر في قول أحد المبحوثين قائلا (خميس معروفة بالولية نتاعها هما لطارحين باركتهم علينا\*)، ويقول مبحوث آخر (ضريح سيدي صالح مبروك وناس شرفا طارح باركتو علينا)، وتقام مواسم إحتفالية لهؤلاء الأولياء، وطقوس على مدار السنة كصلاة الإستسقاء لطلب نزول المطر مثلا، كما أن هناك عدة "وعدات" مثل "\*أوعدة

<sup>\*</sup>تعرف منطقة الخميس والفحص بمجموعة من الأضرحة أهما سيدي سنوسي بمنطقة الفحص وسيدي صالح وسيدي أحمد بمنطقة الخميس أما باقي يحيط بالمنطقة من كل جانب، يرى المجتمع السنوسي في مكان الولي أنه رجل من رجال الله الصالحين الذين وجب إحترامهم وأخذ بركتهم ومشاركة الأفراح معهم حيث تقام العديد من الولائم إحتفاءا بهذا الولي وأخذ بركته كما يتداولون بينهم أنهم هم من يحمون بلاد.

<sup>\*</sup>الوعدة هي إحتفال شعبي تعد فيه أطباق تقليدية يتم من خلالها الإحتفال بمناسبة ما، وتقدم مأدبة الغذاء كصدقة تقدم للزائرين والعابرين السبيل وغالبا ماترتبط هذه الوعدة بموعد سقوط الغيث أو مع نهاية الحصاد وتكون الغاية منها أخذ بركة ذلك الولي ودعاء بإبعاد الأمراض والجوع عن الأهالي.

سيدي السنوسي" حيث يتم ذبح الأضاحي وإعداد طبق الكسكس وإقامة عروض فلكلورية بالأحصنة (الفنتازيا).

يربط المخيال السنوسي الولي بمختلف طقوسه وإحتفالاته، إعتقادا في بركته وقداسته فقد جعل من الولي نقطة إنطلاق في موكب آيراد وبداية عرضه المسرحي ويعد "ضريح سيدي أحمد وسيدي صالح" من أكثر الأولياء التي ينطلق منها الموكب ذلك أن موقعهما يتوسط ساحة المنطقة ويسمح بتجمع عدد أكبر من الجمهور، أنظر الملحق رقم(22)، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (كان ملقى عند سيدي صالح لخاطرش ناس شرفا ونتاع خير وبركة وكانويرجو بينا ويعطونا الزيارة)، ويقول مبحوث آخر (كانت مرابط سيدي أحمد مكان الذي لايمنعنا أحد منه ولديه مساحة كبيرة كانت تلمنا)، وحسب أبو قاسم سعد الله (إن زيارة الأولياء والتبرك بهم والديه مساحة كبيرة كانت تلمنا)، وحسب أبو قاسم أبو قاسم سعد الله المجتمع الجزائري ما حل صورة ليست جديدة على المجتمع الجزائري فهي عادة قديمة أدخلها ضمن ممارساته الشعبية والدينية أي ويعود إنتشار هذه الممارسة إلى تغلغل الثقافة الصوفية في المجتمع الجزائري ما حل صورة الولي في المخيال الشعبي على أنه رجل من رجال الله الصالحين، إن الوعي الجمعي يعتقد في قداسة الولي وبركته لذلك يقوم بالزيارات والدعاء له بغرض الشفاء أو تلبية الحاجات على أساس أن هذه الروح تملك قوى خارقة في الإستجابة أو أضا تمثل تلك الصلة الوثيقة بين الإنسان وخالقه.

إن ارتباط كرنفال آيراد بالضريح هو ضمان للحصول على بركة وقداسة هذا الولي، والتي سيقوم بنشرها في كل ساحات وشوارع المنطقة ذلك أن الولي يبعث في نفسية الأهالي الراحة وضمان إبعاد كل ما يشكل ضرارا، وهنا يقول لاوست، loust (أن الفلاح الأمازيغي يأخذ إحتياطاته من القوى الخفية حتى لا تتوقف عملية الزرع وإتلاف محصوله²)، إن ربط المخيال السنوسي موكب آيراد بزيارة الولي يعود لشدة تعلق هذا المجتمع بالأشياء الروحية والإلحية وإستكمال قواه الروحية على

2محمد أوسوس، كوكرا في ميثولوجيا الأمازيغية، المرجع السابق، ص157.

أبو قاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج1، دار الغرب الإسلامي، ط1، 1998، ص268.

غرار الكثير من المحتمعات الإنسانية، وهنا يؤكد دوتي، Dutti بقوله (أن عدم وجود وسيط بين الإنسان وربه في الدين الإسلامي يجعل الإنسان يبحث عن سبل لنيل مرضاة الله والتقرب إليه وأن يجد ضالته في زيارة الولي الصالح بإعتبار مكانته ومستواه من التقوى والصلاح<sup>1</sup>).

فالشرعية الدينية التي تعطى للولي جعلت حضوره في العرض المسرحي لآيراد يضفي تلك الصبغة الإسلامية فمن مظاهر التدين عند الإنسان القديم نجد ظاهرة تقديس الموتى قديما، وهي تقديس الحي للميت فقد ظن العرب قديما بأن روح الميت لا تموت وتبقى لحماية أفراد عشيرتما وهذا ما تحدث عنه تايلور، Taylor (إن عبادة الأجداد نشأت من الإعتقاد بأرواح فالآباء والأجداد في القبائل البدائية بيدهم مقاليد الأمور فإذا ماتوا فإن أرواحهم ترفرف في سماء الأسرة لتقيها شر النوائب (ق)، إن الإعتقاد ببقاء روح الميت وكراماته رسخ بذهن الإنسان عبادة الأسلاف وإحترامها بعد موتما، وفي هذا الطرح يتحدث المؤرخ الإغريقي هيرودوت، Hèrodote ويقول رأن بربر شمال إفريقيا كانوا يزورون قبور أسلافهم وأجدادهم لإستشارتهم في أمور دنياهم وينتظرون الإجابة في أحلامهم ويرضون بها )، والشيء الملاحظ في الميدان أن أهالي المنطقة لازالوا على على دور الولي الصالح في العرض الآيرادي ذلك أنه يعد نقطة إنطلاق كرنفال آيراد، فالتغيرات الإجتماعية والثقافية لم تغير من دور الولي في العرض الآيرادي، وهذا ماصرح به أحد فالمبحوثين قائلا (معندناش وين نجتمعو وسيدي أحمد يساعدنا باه نتلاقو ويلمنا قاع)، ويقول المبحوثين قائلا (معندناش وين نجتمعو وسيدي أحمد يساعدنا باه نتلاقو ويلمنا قاع)، ويقول

انفيسة دويدي، المعتقدات والطقوس الخاصة بالأضرحة في الجزائر خلال الفترة العثمانية، مجلة إنسانيات، عدد68، شهر أفريل-حوان، 2015، ص17.

سميح دغيم، أديان ومعتقدات العرب قبل الإسلام، المرجع نفسه، 154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>نفيسة دويدي، المرجع نفسه، ص22.

<sup>4</sup>خلفة عبد الرحمان، الديانة الوثنية المغاربية القديمة، المرجع السابق، ص64.

آخر (سيدي أحمد عادة جدود ومن بكري توالفنا آيراد يقلع من عنده\*)، لقد وجد المخيال السنوسي في الولي غايته في إستجابة الدعاء وتحقيق مطالبه، فرغم التغيرات الإجتماعية والثقافية التي شهدتما طقوس إحتفالية الناير عموما لم تؤثر على طقس الولي، فكما ذكرنا سابقا أن الولي رجل من رحال الله الصالحين وهو حامي للمنطقة وأهاليها.

إن ظاهرة زيارة الأضرحة والتبرك بها من أهم الممارسات الشعبية الدينية المنتشرة في المنطقة، فهي لا تقتصر على فئات معينة وإنما تمس مختلف الأعمار، فهذه الزيارة هي جزء من العادات والتقاليد وتعدو ممارستها تحقيق لمطالب الإنسان الإجتماعية والثقافية، وهذا ماذهب إليه سعيدي محمد في حديثه عن زيارة الأضرحة (بأنها كفضاء شعبي مقدس يشكل ملجأ لكل هارب أو مطارد حيث نجد في هذا الفضاء الأمن والطمأنينة والسلم أ)، إن المعتقد في سيدي أحمد لم يتأثر بالتحولات والتغيرات الحاصلة على مستوى العرض الآيرادي ذلك أن عمق الإعتقاد يترجم الهيمنة الكارزمية للولي في نظام العقائد للمخيال السنوسي فهم يعتبرونه أحد رجال الله الصالحين للمنطقة، وبالتالي إفتخار بهذه الشخصية وإستمرارية زيارة الضريح ومشاركته إحتفالاتهم هو ضمان للحصول على بركته وكرامته.

#### 2-5 الصدقة

إن دخول كرنفال آيراد للمنازل يجمع بين المظهر الإحتفالي والديني، ذلك أن دخول موكب آيراد هو حلول لبركة السنة الجديدة للمنزل والتي يقوم أهل البيت بإكرامها من خلال مايعرف بالصدقة والتي تختلف مكوناتها من (مال ومأكولات ودقيق...إلخ)، حسب ما يتواجد عند صاحب

<sup>\*</sup>يعد قبة الضريح المكان المفضل لفرقة آيراد لتجمع والإعلان عن بداية الإحتفالية ويعد ضريح سيدي أحمد وسيدي صالح أهم الأضرحة التي ينطلق منها الموكب الآيرادي نظرا لموقعهما الذي يتوسط المنطقة وأيضا لوجود مساحة كبيرة تسمح بإستقبال الجمهور والمشاركين في الإحتفالية، كما يعد الإنطلاق من هذا المكان ضمان للحصول على كرامة وبركة هذا الولى للإحتفالية.

<sup>1</sup> سعيدي محمد، ظاهرة زيارة الأضرحة والأولياء وأبعادها النفسية والإجتماعية، مركز الأبحاث في الأنثروبولوجيا الاجتماعية والثقافية، وهران، ص55.

المنزل، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (كانت كل دار ندخلوها يكرمونا سوا دراهم ولاماكلة)، ويقول مبحوث آخر (كان لابد علينا نكرمو آيراد سوا بدراهم ولا ماكلة مهم آيراد ميخرجش فارغ اليدين وحتى نرفعو فاتحة\*)، فالإعتقاد السائد لدى الأهالي أنه من واجب إكرام موكب آيراد، وأن لا يخرج فارغ اليدين حتى لو إضطر بصاحب البيت أن يقدم عشاءه لموكب آيراد.

وفي هذا الصدد يقول أحد المبحوثين (واحد العام حاج أعطانا 1دج قالنا والله متخرجو خاويين)، وقد كانت مهمة جمع الصدقة من طرف شخصية تعرف "بالقلمون\*" حيث كان يضع "قلمونا" على رأسه لجمع ما قدمه الأهالي لمدة ثلاث (3) أيام للإحتفالية، وهنا يقول أحد المبحوثين (كان قلمون يدور مع آيراد دار بدار ويجمع واش كتب الله)، ويقول مبحوث آخر (كنا ليلة تالية نقسمو غلة على مساكين وطلبة القرآن)، لقد كانت الصدقات توزع على الفقراء والمحتاجين، وأحيانا يقدم نصيبا لمسجد المنطقة قصد مساعدة الطلبة المسافرين لحفظ القرآن الكريم، وهذا ما يقرره أحد المبحوثين قائلا (كنا نمشو لحوانت ونسقسو لي عنده كريدي (قرض) ونخلصوهله ونقولوله بركة آيراد) وهنا دليل على التضامن الإجتماعي والعمل بتعاليم ديننا الحنيف، ويقول آخر (صدقة نتاع آيراد كانت نافعتنا بنينا بيها جامع وكنا نشرو ماكلة وقش (ملابس)

\*تعد الصدقة من الأعمال التي تدل على فرحة الأهالي بدخول موكب آبرادلمنازلها، ذلك أن كل بيت كان بقدم ه

<sup>\*</sup>تعد الصدقة من الأعمال التي تدل على فرحة الأهالي بدخول موكب آيرادلمنازلها، ذلك أن كل بيت كان يقدم ماتوفر لديه من مأكولات أو نقود وأحيانا عشاءه فالشرط الأساسي هو عدم خروج موكب آيراد فارغ اليدين لأن ذلك فال شؤم على صاحب المنزل، وتمثل هذه الصدقة بأنها تزكية لماله وطعامه وهو يتمنى في قرارة نفسه أن تكون هذه السنة الفلاحية الجديدة وفيرة وأن يبعد الجوع والأمراض عن أهله وبيته.

<sup>\*</sup>يعد دور القلمون من الشخصيات المشاركة في العرض الآيرادي حيث يتميز لباسه بوضع جلابة بحا قلمون من أجل جمع مايقدمه الأهالي من صدقات، ويشترط في صاحب هذه الشخصية أن يكون أمينا محافظا على الصدقات التي تقدم له دون سرقة أي شيء منها، ويظهر دور هذه الشخصية في نحاية العرض الآيرادي أي لدى خروج موكب آيراد من المنازل، ولكن بفعل التغيرات الإجتماعية والثقافية لم يعد هذا الدور قائما في العرض الآيرادي فقد تخلى الأهالي عن هذه الشخصية ذلك لعدم تقديم السكان الصدقة وأيضا تعرضها للسرقة.

إن صدقة آيراد كان لها هدفان: (إحتماعي وديني)، فقد عملت على توحيد وتضامن الأهالي فيما بينهم،إن المخيال السنوسي يرى في الصدقة تطبيق لما أوصى الله عباده، كما أنها تشكل مظهرا من مظاهر التكافل الإحتماعي فهي تعد بمثابة ظاهرة "التويزة"، ذلك أنها تقدم للفقراء والمحتاجين فللصدقة دور كبير في المحافظة على علاقات الأخوة بين الأهالي وجعلهم يدا واحدة، فمن المبادئ التي وضعها الإسلام وأقرها قوله عليه الصلاة والسلام (لما نزل بالمدينة المنورة آخى بين المهاجرين والأنصار وكان ذلك الإخاء قرابة إجتماعية تجعل الأخ يعين أخاه في الله والمجتمع) وبذلك فإن صدقة آيراد تمحي الفوارق الإجتماعية بين الأهالي وتعمل على توحيدهم وتكافلهم.

لقد أوصى ديننا الحنيف بمساعدة الغير، وصدقة آيراد تجسد أحد الممارسات الدينية وهنا يقول غدنز، Giddens" (وبمثل الدين في المجتمعات التقليدية محورا مركزيا في حياة الناس وكثيرا ماتندمج الرموز الدينية والطقسية بالممارسات الثقافية والفنية في المجتمعات التقليدية) " ن تقديم الصدقة يضمن الشرعية الدينية لكرنفال آيراد كما أنما تعد الواسطة الروحية مع الخالق وشكره على نعمه وفضائله أما من الجانب الطقوسي فصدقة آيراد تعتبر من الطقوس الفلاحية القديمة التي تميز بما الكرنفال الأمازيغي وهذا ماتطرق إليه وستر مارك، Wester Marck في وصف إحتفالية بوجلود في كتاب عبد الله حمودي "الضحية وأقنعتها" حيث يرى (أن طواف شخصيات متنكرين عبر منازل القرية وقيام بجولة التسول أو مايطلق عليها الصدقة لجمع ماتيسر من مأكولات ولحم هي ممارسات وطقوس تمثل عمق الحياة الأمازيغية في فهنالك جمع بين الطقس الديني والإحتفالي، ذلك أن الفلاح الأمازيغي يشكر الأرض على عطائها كما يقدم تضحيات للقوى

1 دوارة أحمد، شماخي موسى إسماعيل، دورالتويزة كممارسة سوسيو ثقافية إقتصادية في تحقيق الإستقرار المحتمعي (رؤية أنثروبولوجية منطقة قورارة أنموذجا)، مجلة حقائق للدراسات النفسية والإجتماعية، العدد التاسع، ج1، ص4.

<sup>2</sup>ميل حمداوي، سوسيولوجياالأديان، إفريقيا الشرق، ط1، 2017، ص14.

<sup>3</sup>عبد الله حمودي، المرجع السابق، ص42.

الإلهية التي تحميه وتبعد عنه الأذى والضرر، وهنا يقول أحد المبحوثين (صدقة آيراد وصى عليها ربي ونبي وكان لابد علينا نخرجوها ونعاونو خوتنا مساكين ونشكرو ربي على واش عطانا)، ويقول آخر (ناس بكري مكانش لي مينيرش (يحتفل بالناير) كنا لي نجمعوه نمدوه للفقراء ومساكين لي ملحقوش).

ولكن الشيء الملاحظ في الميدان أن تقديم الصدقة لم يعد قائما من طرف أهالي المنطقة نظرا لجموعة من التغيرات التي طرأت على العرض الآيرادي أولها أن موكب آيراد لم يعد يدخل إلى المنازل، وإنما حصر عرضه المسرحي في ساحات المنطقة نظرا لتغير الهيكل العمراني للمنازل كما ذكرنا سابقا، وهنا يصرح أحد المبحوثين قائلا (مبقيناش ندخلو لديار لخاطرش هاذ جيل فيه لي صالح ولي مصالحش)، ويقول مبحوث آخر (صدقة نتاع آيراد قطعناها بقاو يخونوها وليت نقولهم لي يعرف شي مسكين يروحله لداره ويكرمه)، إن غياب العملية التنظيمية عن العرض الآيرادي كان له تأثير في فقدان الكثير من العناصر لخصوصيتها فغياب شخصية "قلمون" جعل من الصدقة عرضة لسرقة من طرف المشاركين في موكب آيراد، وهذا ماصرح به أحد المبحوثين قائلا (صدقة نتاع آيراد قطعناها بقاو يقسموها بيناتهم وميعطوهاش لمساكين).

إن الحالة الاجتماعية والإقتصادية التي يمر بما المجتمع السنوسي جعلته ينقطع عن تقديم الصدقة فقد كان ينوع في تقديم الصدقة من (مأكولات، ملابس، أموال....إلخ)، إن الأمر قد تغير اليوم فاقتصر فقط على تقديم الأموال والتي إنحصرت فيما بين 50دج إلى 100دج، كما أن الشباب الممارس لهذه التظاهرة غير واع بدور الصدقة فالجيل الحالي هو شباب مندفع إستهوته مظاهر العولمة، والتغيير والإعجاب بكل ماهو جديد، كما لايخفى علينا عامل الفردية الذي أصبح طاغيا، وبالتالي قضى على النزعة الجماعية التي كانت موجودة في العرض الآيرادي في المقابل نجد إرتباط الشيوخ بالماضي وتقديسه وهذا مالوحظ في الميدان أن الفئة التي تقوم بتقديم الصدقة هي غالبا فئة الشيوخ بالماضي وتقديسه وهذا مالوحظ في الميدان أن الفئة التي تقوم بتقديم الصدقة هي غالبا فئة الشيوخ

التي لاتزال تعتقد في بركة آيراد وإستجابة دعاء الجماعة وظهر ذلك خاصة بعد تفشي جائحة كورونا، فكل الأهالي تطلب الدعاء من موكب آيراد بإبعاد المرض وحفظ البلاد والمسلمين.

من خلال معايشتنا لجحتمع البحث وجدنا أن الصدقة في الجحتمع السنوسي أصبحت وسيلة لتلبية حاجاته النفسية والإجتماعية حيث جردها من مدلولها الدينيوقد جعل منها الأهالي حرية شخصية غير مفروضة، فغلاء المعيشة من جهة وتعرضها للسرقة من جهة أخرى...كلها عوامل جعلتها عرضة لرياح التغيير.

#### 3-5 الفاتحة والدعاء:

تؤدي قراءة سورة الفاتحة دورا أساسيا في بداية العرض الآيرادي فبعد تجمع الجمهور والمقنعين والفرقة الموسيقية يقوم المقدم بطلب الصمت ورفع الآيادي من أجل قراءة الفاتحة والدعاء للمنطقة وسكانها ويتم تكرار قراءة الفاتحة في كل المنازل التي يدخلها موكب آيراد فيتبعها الدعاء لأهالي البيت، وهنا يقول أحد المبحوثين (كنا منقلعوش من عند سيدي أحمد حتى نقرو الفاتحة وندعيو للبلاد وللمريض)، ويقول آخر (ناس كامل كانت تستنا آيراد باش يرفدو فاتحة وندعولهم\*)، إن قراءة سورة الفاتحة من الممارسات الدينية التي يستهل بها المسلم أعماله، إذن الفاتحة ترمز إلى فاتحة أم الكتاب "سورة الفاتحة" وتعرف في القرآن الكريم بالسبع المثاني وهي بقدره أي سبع ترمز إلى فاتحة أم الكتاب "سورة الفاتحة" وتعرف في القرآن الكريم بالسبع المثاني المعونة من المرض الآيرادي صبغة دينية كما يعد ذكر الله الحكيم في الإحتفال آيات، إن قراءة الفاتحة يعطي للعرض الآيرادي صبغة دينية كما يعد ذكر الله الحكيم في الإحتفال عنه أما

<sup>\*</sup>إن قراءة الفاتحة من الشروط الأساسية التي لابد على المقدم البدء بها قبل إنطلاق موكب آيراد ويتم قراءتها بعد تجمع الجمهور والمشاركين أمام الضريح، وتعد قراءتها إفتتاح وإعلان عن بدء العرض الآيرادي ويتبع قراءة الفاتحة بعض الأدعية التي تخص المرضى والترحم على الشهداء والدعاء بالخير والبركة للبلاد وتتبعها أيضا توصيات المقدم للمشاركين بإحترام الضيوف والمنازل التي يدخلها موكب آيرادوإحترام حرمات المنازل ويأكد على أن كل الأهالي إخوة وجب تبادل الإحترام بينهم.

الصديق، المقدس والقبيلة (الممارسة الإحتفالية لدى المجتمعات القصورية بالجنوب الجزائري زيارة الرقاني نموذجا)، رسالة لنيل شهادة دكتوراه علوم في علم الإحتماع، جامعةوهران، كلية العلوم الإحتماعية، 2014، ص298.

الوظيفة الثانية لقراءة الفاتحة فهي وظيفة صحية ووقائية بغرض حماية المنطقة والأهالي من كل الأرواح غير المرئية، ذلك أن كرنفال آيراد يطوف بكل ساحات وشوارع المنطقة وعند قراءة سورة الفاتحة فهو بالتالي يقوم بعملية تطهيرية ووقائية لها.

في هذا الصدد يقول أحد المبحوثين (كانت ديك الفاتحة رافدة علينا وكان ربي مسهلنا ومعاونا)، ولقراءة الفاتحة دور كبير في حياة المسلم لذلك نجد أن الله عزوجل فرضها في كل صلاة لما من فضائل على مسلم ففي قراءة الفاتحة مناجاة الإنسان إلى الله عزوجل بالهداية إلى صراط المستقيم والمساعدة على عمل الخير، فالمخيال السنوسي يرى في قراءة الفاتحة والدعاء فضل كبير على الأهالي، وهذا مايظهر في قول أحد المبحوثين (إن دعاء آيراد كان محل إستبشار خير لخاطرش كانت النية والدعوة مستجابة)، ويقول آخر (كنا نديرو الفاتحة وندعيو للمريض ولصحاب الدار وكان الدعاء مستجاب وهذا بشهود السكان القدماء)، ويقول آخر (كانو صحاب الدار يلغونا باش نزورو شي مريض وندعيوله لخاطرش كانت النية في دعا آيراد وكان مقبول من عند الله سبحانه\*). إن الوعي الجماعي يرى في دعاء آيراد بأنه مستحاب وذلك لوجود النيةالصادقة في ذلك، وما أكد ذلك وقوع أحداث نذكر منها (أنه كانت هناك إمرأة عاقر لمدة النيقالات قام موكب آيراد بالدعاء لها فلم يمر شهرين حتى حملت المرأة وأنجبت طفلين سمتهما أحمد وسعدية) ويتمثل دعاء الجماعة كالتالى:

الله يوحد كلمة المسلمين، الله يعطينا عام مبروك الله يشافى كل مريضا، لله ينصر المسلمين

<sup>1</sup>بلبشير محمد، طبيعة الإنسان في القرآن (دراسة تحليلية لطبيعة الإنسان)، رسالة تخرج لنيل شهادة الماجستر في الأنثروبولوجيا، جامعة تلمسان، قسم الثقافة الشعبية، 2001، ص122.

<sup>\*</sup>لقد أكد جميع المبحوثين على إستجابة دعاء آيراد وهذا يعود لوجود النية الصافية في طلب الدعاء كما يؤكد الأهالي أن غاية الإحتفالية كانت في دعاء آيراد الذي يعد إستجابة لمطالب الأهالي فقد كان هناك منافسة بين السكان لزيارة موكب آيراد والدعاء لهم.

الله يجعل الخير مورانا وقدامنا الله يوحد كلمة لا إله إلا الله.

يعد الدعاء من العبادات المتاحة للمسلم في جميع أوقاته، ذلك أن الدعاء من الممارسات التي أمر الله سبحانه وتعالى عباده بها، وقد وعد بالمعونة وإستجلاب الرحمة لكل من يدعوه، إن الإنسان في حاجة إلى الدعم الإلهي، والتي يعبر عنها بطرق ووسائل مختلفة، كما يعد الدعاء أحد الممارسات اليومية التي يستهل بها المسلم نشاطاته فالشكل الواضح للدعاء هو أن يكون الفرد جالسا على ركبتيه بإضافة إلى أشكال أحرى، وهو مانراه في حياتنا اليومية كدعاء الوالدين لأبنائهم أو دعاء في المناسبات الإجتماعية كالزواج أو الختان ذلك أن النية في إستجابة الدعاء لها أثر كبير في نفسية الجماعة.

يرى المخيال السنوسي أن إستجابة دعاء موكب آيراد يتوقف على مدى صدق النية في الدعاء، وفي هذا الصدد يصرح أحد المبحوثين (كانت دعوة آيراد واعرة وكانت فيها النية)، ويقول آخر (كانت دعوة صالحة وناس تحب بعضاها وكانت جماعة تدعي لخير للبلاد ولماليها) يجمع موكب آيراد بين ثلاثية مقدسة في الإسلام: وهي "الصدقة"، "الفاتحة"، "الدعاء" ذلك أن لكل عنصر دور بارز في العرض الآيرادي، ويعطي للإحتفال شرعيته الدينية وهنا يرى إدموند دوتي²، Idmond Doutte بأن ساكنة شمال إفريقيا إضطروا مع مجيء الإسلام إلى التحايل من أجل المحافظة على إحتفالاتهم ومعتقداتهم الخاصة وذلك بتكييف هذه المعتقدات الوثنية مع تعاليم الدين الجديد عن طريق مزجها بطقوس وممارسات دينية إسلامية خاصة أن الطبيعة كانت مصدر مثار للخوف)، فالاحتفال بالناير وعرض الموكب الآيرادي هو بمثابة إعادة لحركة الموسم الفلاحي بإستقبال السنة الفلاحية الجديدة وتوديع أخرى ولكن بطقوس وممارسات إسلامية ذلك أن المقدس هو السنة الخديدة حسب المخيال الجماعي للأهالي، فمن طبيعة

اعبد الغني منديب، الدين والمحتمع (دراسة سوسيولوجية للتدين بالمغرب، إفريقيا للشرق، ط1، 2006، ص127.

<sup>2013-</sup> يسهيلة دهمش، العاداتالإحتفالية مساهمة في التاريخ الديني والإجتماعي للمغرب الأوسط الزياني(633-962) 1235)، مذكرة تخرج لشهادة الماجيستر، قسم التاريخ، 2013، ص100.

المجتمعات البشرية أنما تضع لنفسها رموزا تقدسها والتي تكون في حالة تغيير وتحديد حسب حاجتها الإجتماعية والدينية.

وما لاحظناه في الميدان أن مجتمع البحث مازال يحافظ على تلك الصبغة الدينية ولكن بصيغة مختلفة فطريقة العرض الآيرادي تحولت من المنازل إلى شوارع وساحات المنطقة، وبذلك إنحصر الدعاء فقط في الساحات عوض حوش الدار نظرا لرفض الأهالي إستقبال موكب آيراد ماأثر على طريقة الدعاء وهنا تصرح إحدى المبحوثات قائلة (بكري كنا نستناوآيراد باه يدعينا ويوم كلشي تبدل) وتقول أخرى (ناس مبقاتش تيق كلها وبلع دارو وحتى ديك نية في لغا آيراد راحت مع ماليها). إن التغيرات الحاصلة في المجتمع السنوسي غيرت في طريقة ومضمون الدعاء،وهذا ما ظهر حليا أثناء إحدى خرجاتنا الميدانية مؤخرا (سنوات 2020–2021)، فكان دعاء المقدم حول وباء كورونا وطلب المطر، وإبعاد الجوع وحفظ المسلمين، وبتتبع مضامين دعاء آيراد من الماضي إلى وقتنا الحالي نجده إنعكاسا للحاجات النفسية والإجتماعية لأهالي المنطقة، ولكن يبقى الفارق هو حول مسألة إستجابة الدعاء، فحسب ما تداول على ألسنة المبحوثين، نجد أن عامل النية الذي لم يبقى موجودا في دعاء آيراد لأن النية مرتبطة بمدى إستجابة الدعاء، فهي في إعتقادهم تبارك أعمالهم وتضمن نجاح مقاصدهم، ماجعلها مقدسة في الذاكرة السنوسية.

سادسا: البعد الفني

## 6-1الرقص والغناء

يعد الرقص من أقدم الفنون التي مارسها الإنسان القديم، فهو يعد كوسيلة للتنفيس والتعبير الفردي والجماعي ولكل مجتمع رقصة خاصة التي ترتبط بممارساته وطقوسه الاحتفالية، ويعرف العرض الآيرادي برقصه الخاص تجاوبا مع غناء الفرقة الآيرادية والجمهور، ذلك أن ما يميز كرنفال آيراد تلك الأهازيج والأغاني التي تعطي للمشاركين رقصة خاصة تشبه أحيانا ما يعرف "بأحيدوس" أو "رقصة العلاوي"، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (رقصة نتاع آيراد كان يميل شوي للعلاوي وهاذ الرقص قليل لي يعرفه لابد عليه يكون متمكن\*)، وتبدأ الأهازيج الغنائية انطلاقا من ضريح الولي بعد تلاوة المقدم للفاتحة والدعاء لأهالي المنطقة، إن الأغاني الآيرادية هي عبارة عن كناش أو مذكرة يسجل فيها ساكنة المنطقة قدم التاريخ وحكايات ونكت، تمتزج بمشاعر الفرح والفرحة فكل هذه الأغاني وحدنا منها ما هي غابرة قديمة لا يعرف معناها ومنها ما تغيرت كلماتها، وهذا ما صرح به أحد المبحوثين قائلا (راك تشوفي كل غنية نتاع آيراد هي حكاية صرات لسكان وكي يجي الناير نغنوها لجدودنا\*)، لقد وحد الإنسان القديم في الغناء والرقص فرصة للتجمع ولاستعمال

\_\_\_\_\_

<sup>\*</sup>إن رقصة آيراد لها طابع خاص فهي تتبع نغمات الفرقة الموسيقية بإضافة بعض الحركات مثل هز الأكتاف وتحريك اليدين والرجلين بطريقة الضرب، تتشابه هذه الحركات مع رقصة العلاوي المعروفة بالمنطقة الغربية بكثرة في مناسبات وإحتفالات الزواج، إن اللاعب الآيرادي لابد أن يكون متدربا ومكونا لرقصات ويتم هذا أشهر قبل موعد الإحتفالية حيث لكل عنصر مشارك رقصاته الخاصة به فمثلا الأسد نجده يحمل عصا بيده ويرقص بما ويتمايل يمينا وشمالا دلالة على قوته وهيبته كما نجد اللبؤة ترقص ببطنها المنتفخة وتغطي وجهها دلالة على مكانته وأنه المعالج وتغطي وجهها دلالة على الإستحياء وقرب موعد ولادتها ونجد أيضا الطبيب بمحفظته ويرقص بما دلالة على مكانته وأنه المعالج لهذه الفرقة الموسيقية كل هذا يصنع جوا من الفرحة والمرح في فضاء المنطقة.

<sup>\*</sup>إن الأغاني اآيرادية هي حكايات وقصص تحكي تاريخ المنطقة وطرائف عاشها الأهالي فنجد مايتحدث عن الحالة الإستعمارية في المنطقة وضغط الإستعمار الفرنسي على الأهالي كما نجد بعض القصص التي كانت تحكيها الجدات لأحفادها ونجد أيضا حكايات حول الزواج والمرض والأرض، إن المجتمع السنوسي قديما وجد في الغناء وسيلة لترويح عن نفسه وقد كانت كلماته هي روايته لقصص وحكايات ومعاناة يعيشها في حياته اليومية.

صوته بالصراخ والغناء للتعبير عن حاجاته وأمانيه، فقد عرف الإنسان أنماط مختلفة من الرقص، ومنها ما هو مخصص لطقوس سحرية أو ما هو مرتبط باحتفالات ومناسبات الزرع والحصاد أو الاحتفال بمولود جديد وهذا ماذهبت إليه الكاتبة إكرام الأشقر (إن الرقص يعبر بالحركات الجسمانية البشرية عن أحاسيس عاطفية شخصية التي يؤدي دورها الراقص إزاء الحياة أو الطبيعة أو المشاعر العقائدية لفرد أو مجموعة وقد يكون شكلا من أشكال الشعائر الدينية أو الإجتماعية أو السياسية ك

إن ما يوجد في مجتمع البحث هو رقص مسرحي يجمع بين الفن والفرحة والتسلية ولقد ظهرت مثل هذه الأنواع في الرقص الشعبي؛ هذا الأخير الذي ظهر كفن يلبي مختلف أذواق الجماهير الشعبية ذلك أنه وسيلة تعبر عن معاناتها وآلامها بطريقة درامية فرجوية، تستدعي الترفيه والتسلية من خلال تجسيد بطولات وحكايات تاريخية 3، ويتميز الرقص الشعبي في الجتمع الجزائري بكثرة التنوع والاختلاف في الأداء فهو يشمل عدة أشكال حسب تعدد المناطق، ويمكن أن نذكر بعضها: العلاوي، الدارة أحيدوس، العبداوي، النايلي، السعداوي، قرقابو، رقصة الطوارق 4، وتعرف هذه الأشكال من الرقص كل واحدة بلباسها التقليدي الخاص بالمنطقة.

إن الرقص والغناء الآيرادي واحد من الفنون الشعبية، التي قام المجتمع بابتكارها للتعبير عن فرحته بدخول السنة الفلاحية الجديدة، ذلك أن العروض الفلكلورية ورقصات المقنعين التي تجمع بين الفرجة والدراماكانت كذلك بمثابة البديل لسينما أو التلفزيون بالنسبة لأهالي المنطقة، وهذا ما ظهر في قول أحد المبحوثين (بكري الناس كانت مقطوعة ما كان لا تلفزيون ولا بورطابل كان آيراد من عام لعام نغنيوله باه نتفرجو ونضحكو)، إن الرقصات البهلوانية وحركات اللبوءة ببطنها المنتفخة

ا بوترفاس محمد، الرقص الشعبي أنواعه وخصائصه منطقة أولاد نهار نموذجا، رسالة لنيل شهادة الماجيستر، كلية العلوم الاجتماعية، قسم الأنثروبولوجيا 2007، ص20.

أمين الزاوي، الرواسب الإفريقية في الثقافة الشعبية التونسية، المرجع السابق، ص97.

المرجع نفسه، ص22.

<sup>4</sup>المرجع نفسه، ص22.

وصراخ الجمهور يبعث جوا من المرح والفرجة في شوارع وأزقة المنطقة، وتتمثل الأغاني الآيرادية في رسائل مختلفة بعضها علنيا وواضحا وأخرى خفية يبعثها المقنعين وأولاها:

آيراد......آيراد وهذه إشارة على إنطلاق الموكب، وهي بمعنى أيها الناس سينطلق الموكب، وهي بمعنى أيها الناس سينطلق الموكب لتجمع الجمهور ومشاركة الجميع في الاحتفالية.

### 1-1-6 وسط القرية

وبعد انطلاق الموكب ودخوله في أزقة القرية يردد الجمهور مايلي:

"آطاح الليل"....

وين نباتو ...؟

عند خيرة.....

لعشا....

و انباتو....

هنا ينادي الجمهور على صاحبة الدار المعروفة بإسم "خيرة" والمعروفة بكرمها وجودها وحبها للضيافة والكرم.

عندما يقتربون من أحد المنازل يسأل الجمهور صاحب البيت إن يجوز لهم بالدخول أم لا؛ فيرددون الأغنية التالية:

"آييه...ولا لا"..... "آييه....ولا لا".....

تعد هذه الأغنية بمثابة رسائل لأهالي المنطقة يتساءلون فيها، هل سيتم استقبالهم وفتح أبواب منازلهم لكرنفال آيراد؟ أم لا، إذن في شكل أغنية يطلب المشاركين الإذن لدخول المنازل وبطريقة فكاهية تبعث الفرحة والمرح لكل الحاضرين.

كما نجد الجمهور المتفرج يقوم برقصات بملوانية مضحكة تتبع دقات البندير والطبول، ونرى رقصات تشبه العلاوي ورقصات على العكاز، وهنا ينادي الجمهور على أحد الراقصين الذي سيدخل ويرقص وسط الحلبة، ويشترطون أن يكون جديداً ليضيف جو المرح والفرجة على رقصهم من خلال ترديد الأغنية التالية:

يا لعاب الدارة....

نحبو جديد.....

2-1-6 رفض الأهالي فتح أبواب

يردد الجمهور أغنية حول رفض بعض الأهالي فتح أبوابهم لموكب آيراد فيرددون الأغنية التالية:

الشبرية معلقة.....

مولات الدار مطلقة.....

3-1-6 دخول الموكب

بعد دخول الموكب والجمهور لفناء الدار يقوم المقنعون بترديد مجموعة من الأغاني بعضها من غراميات وأخرى فكاهية لإضافة الفرجة والمرح لأجواء الاحتفالية وقد نذكر على سبيل المثال:

### أغاني الغراميات:

آتفاحة في جبل عالي.....

آخوتي وبني عمي هودوهالي.....

تدخل هذه الأغنية ضمن تراث المنطقة وهي تعبر في فحواها ومحتواها عن حادثة تاريخية مرتبطة بالاحتفالية، حيث أعجب أحد شباب المنطقة بفتاة داخل المنزل وشبهها بالتفاحة التي تتواجد في أعالي الجبل، فيطلب المساعدة لخطبتها ونجد أيضا:

آسلیمان قریدا دقلی خاتم.....

فاطنة راها تسال عليك آبلقاسم.....

استنادا لأقوال المبحوثين فإن مدلول هذه الأغنية من الغراميات الأكثر شهرة في المنطقة، فقد كان "سليمان قريدا" صانع المجوهرات في المنطقة ومعروفا بدقة صناعته وجودتها، والغناء بما هنا فضح للعلاقة التي تربط بلقاسم وفاطنة وأنهما ينويان الزواج.

### أغاني الثورة الجزائرية:

كان السكان قديما يتغنون بأغاني ذات مضامين خفية حول الثورة التحريرية الجيدة كانت بمثابة كلمات سرية ومفتاحية للمجاهدين مثل:

آ القمرة لالا في غيامك.....ولي

صباحي راه يجي لا سلكوياربي.....

استنادا لأقوال أهل المنطقة فإن هذه الأغنية كان بمثابة رسالة للثوار، من أجل الدحول إلى القرية أو الصعود للجبل طالبين من الله سبحانه وتعالى أن يحميهم ويرد عليهم أذى الاستعمار الفرنسي.

#### ويا تسريح ديالي طلع لجبل

هنا أيضا أغنية حول أحد الشباب المنطقة قديما ممن حضروا الاحتفالية وأثناء رقصه وتحوله مع موكب آيراد فقد التسريح الذي أعطته له الحكومة ما جعله يضطر للحاق بالمجاهدين في الجبل.

#### أغاني نكتوية:

كما نجد بعض الأغاني المستمدة من الأساطير والحكايات، وذلك عن طريق الجدات، منها الأغنية الشهيرة تردد عند سقوط اللبؤة وهي كالتالي:

#### 

تحكي هذه الأغنية "حكاية مقيدش" الذي تخطفه الغولة مع إخوته وتعطيهم الأكل حتى الشبع، إلا مقيدش الوحيد الذي لا يأكل لأنه يتفطن للغولة بأنها تريدهم كعشاء لها بعد نومهم، ولهذا يقوم مقيدش بعد نوم الغولة بسرقة كل ممتلكاتها، ويوقظ إخوته مرددا على حمار الغولة أغنية شابلالاك....رابلالاك، فمغزى هذه الأغنية تعبر عن الحيلة والذكاء والشجاعة التي كان يتمتع بها مقيدش أحد نماذج شباب المنطقة قديما، والذي تغلب على الغولة بالرغم من مظهرها المخيف وضخامة حسمها.

-هناك أيضا أغنية أخرى يتم ترديدها وهي كالآتي:

#### آماما منخبيشي هاكا خلي عطيني ريالي حتى أنا حاجتي بيه اليوم

تحكي هذه الأغنية عن أحد شباب القرية الذي يدخر النقود ويتركها لأمه من أجل الزواج، حتى يتبين له مشروع اقتصادي ويبعد فكرة الزواج من طريقه ويطلب إستعادة ماله لتحقيق مشروعه بعيدا عن الزواج.

إن القراءة الأنثروبولوجية للرقصات والأغابي الآيرادية، تكشف لنا عن تداخل العرض الآيرادي في كافة نشاطات الحياة السنوسية، فنجد بعض الرقصات لها ارتباط وثيق بالثورة وما قام به الأجداد من تضحيات، وأخرى خاصة بالحالة الاجتماعية والعمل، وأخرى خاصة بالحب والزواج وحكايات أخرى نكتوية، وكل أغنية ورقصة تحمل الكثير من الرمزية بل وتستمد مضامينها أحيانا من الأسطورة وأخرى من القصص التي يعيشها السكان والأهالي بالمنطقة، فهي تحمل ألفاظاً ومعاني نابعة من روح البيت والشارع والعائلة، وهنا تقول المفكرة آنيا بيترسون رويس، Anya Peterson Royce رأن الرقص لا يمكن فهمه بشكل مستقل عن البنية الثقافية التي يوجد فيها، ولذلك ينبغي تحليله كظاهرة فريدة بكل ثقافة، حتى وإن كان هناك تشابه في بعض الحركات مع رقصات معينة في ثقافات أخرى) أ، وإذا عدنا إلى الرقص الآيرادي فهو له حركاته الخاصة التي تتماشى مع دقات البندير والدف، والتي تشبه في إيقاعها نغمة العلاوي ذلك أن حركات ورقصات اللاعبين ترجعنا إلى رقصات الإنسان الإفريقي في احتفالاته خاصة المتعلقة بالطبيعة والصيد2، حيث كان يقوم بتقديم رقصات الإنسان الإفريقي في احتفالاته خاصة المتعلقة بالطبيعة والصيد2، حيث كان يقوم بتقديم رقصات بأقنعة حيوانية مخيفة، وحركات تحاكي الحيوانات التي قام بمواجهتها، ذلك أن الغاية من وجوده كانت بأقنعة حيوانية المغانب الطقوسي والديني لتتحول إلى عرض فني وثقافي يهدف إلى الفرحة والمرح.

لكن ما لاحظناه أثناء معايشتنا للمحتمع المبحوث مؤخرا هو أن التغير الحاصل على مستوى العرض كان له تأثير في طريقة الرقص وغناء المقنعين، ذلك أن الجيل الحالي لا يتقن طريقة الرقصة الآيراديةالأصلية، كما نجده قد تخلى عن ذلك التسلسل الغنائي وهنا يقول أحد المبحوثين (كنا بكري نعيطو ونتنظمو ولم نكن نرقص من العبث)، ويقول مبحوث آخر (جيل اليوم مايعرفوش كي بكري ماشي مثقفين برقصة آيراد)، إن غياب عنصر التنظيم والتعاون والتشاور كان السبب الأول في التغيير وتغييب الكثير من عناصر العرض الآيرادي، ذلك أن المسرحية الآيرادية تحتاج للضبط

· حسيني إبراهيم عبد العظيم، أنثروبولوجيا الرقص، مجلة معنى، يونيو، 2019 .

<sup>2</sup>إبراهيم الحيدري، إثنولوجيا الفنون التقليدية، المرجع نفسه، ص86.

والتنظيم، فأعضاء فرقة اللعب الآيرادي كانوا فيما مضى يقومون بالتدرب على الرقص وكيفية إتباع الأنغام الآيرادية.

إذا عدنا إلى التغيير الطارئ على الاحتفالية من خلال التغير الثقافي، وجدنا أن الثقافة وعناصرها معرضة للتحول المستمر نتيجة للتغيرات الاجتماعية وظهور أنماط ثقافية جديدة فاللاعب الآيرادي قد تغيرت أمنياته وآماله، حسب الحالة الاجتماعية والاقتصادية الراهنة التي يعيشها، والأغاني الجديدة نجد مايلي: (لا خدمة لا والو ياربي والعافية)، ونجد أيضا "BONNANÉE" (عام سعيد) ونجد أيضا (سمحيلي يالميمة ولبوطي راه يلغا)، إن الأغاني الآيرادية الجديدة رسالة وتعبير عن الواقع الاقتصادي الراهن والاجتماعي الذي يعيشه شباب اليوم، بعدم توفر مناصب الشغل والتفكير في الهجرة لتسوية وضعيته، وبناء مستقبله وهذه الأغاني، كلها تدل على الحالة النفسية السيئة التي يعيشها الشباب.

ذلك أن المجتمع السنوسي وجد في هذه المناسبة فرصة للتعبير عن المكبوتات من خلال سلوكيات وأنماط ثقافية واجتماعية جديدة تقدد كيان ووحدة المجتمع السنوسي وتمس ببناها الداخلية، ونحد هذا في ممارسة طقوس الاحتفال اليوم حيث نرى ممارسات دخيلة وجديدة على الإحتفالية يظهر ذلك التداخل بين ما هو عصري يدعو إلى الحداثة والعصرنة، وبين ما هو قديم يدعو للمحافظة على ما تركه الأجداد.

لقد تغيرت ظروف الحياة بالمجتمع السنوسي؛ لكن هذا لا يعني ترك كل الطقوس والممارسات الاحتفالية، فالآيرادي مازال يحافظ على أغاني ورقصات آيراد القديمة، لأنها موروث ثقافي عن الأحداد وتثبت هوية وأصالة هذا المجتمع، وهنا يرى عبد الرحيم عطري (أن الأساس التقليدي يبقى مهيمنا وإلى حد كبير على أسلوب اشتغال العلاقات والأفعال الاجتماعية فيما يظل الأساس

العصري شكلاني، وغير ممتد إلى الجوهر إلا في بعض الحالات)<sup>1</sup>، كما يقول أحد المبحوثين (لغا آيراد فيه حكمة ووصية جدود لجيل اليوم)، ويقول مبحوث آخر (غنية آيراد مكانش لي يبدلها هاذ عام قربو لينا شوي ولكن في الرقص مرقصوش كيما كنا بكري هاذ جيل ميزتهم غير جري)، إذن يتفق حل المبحوثين على مسألة إعادة التنظيم إلى الإحتفالية للمحافظة على هذا الإرث الثقافي والذي يكرس قيم ومبادئ المجتمع السنوسي.

#### 2-6-الآلات الموسيقية والكرنفال

لا يمكن إقامة العرض الآيرادي دون صوت موسيقى وهي مرتبطة بالهتافات والأغاني، التي يرددها المشاركين في كرنفال آيراد ذلك أن صوت الآلات الموسيقية العالية هي بمثابة إعلان ونداء لأهالي المنطقة للتجمع وإنطلاق الاحتفالية، وتتكون الفرقة الموسيقية من ثمانية إلى عشرة أفراد (8 إلى 10)، حيث لكل واحد منهم دور ووظيفة في العرض الآيرادي، فنحد من الآلات الموسيقية المشاركة في هذا الاحتفال "البندير" ويعد من الآلات الإيقاعية ذات جلد واحد ويعتمد عليه في أنماط الموسيقى البدوية والشعبية²، يتكون البندير من إطار خشبي مستدير على شكل اسطواني يتراوح قطره من أربعون إلى ستون سنتمتر (40 سم إلى 60)، ويتم حفر ثقب دائري في الإطار الخشبي للبندير قطره حوالي ثلاث سنتمترات (3 سم)، حتى يسهل استخدامه، أما السطح فيتم تغطيته بجلد الماعز ملتنه ورقته، كما توضع رسومات وزخارف في أطراف البندير اعتقادا بأن لها قوى سحرية لدفع الشر،استعملالبندير في حلقات حضرة الصوفية³، ومناسبات الأعراس والختان ويعرف البندير بأنه آلة موسيقية مفضلة في محتمع البحث، فنجد أنه ليس هناك عائلة سنوسية لا تمتلك هذه الآلة فهو يستعمل لدى نسائها أكثر من رجالها.

اعبد الرحيم عطري، بركة الأولياء، المرجع السابق، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مبروك بوطقوقة، الغناء البدوي والموسيقى الشعبية في إحتفالاتالفانطازيا في الجزائر، سبتمبر، 2016، ص5 .

<sup>5</sup> المرجع نفسه، ص $^3$ 

وهنا تقول أحد المبحوثات (كنا نديرو صف ونضربو على البندير ونغنو للمجاهدين ولرئيس ولمرض وكامل الحباب)، وتقول أخرى (كنا في عراس بكري لا ديدجي ولا كاسيت غي نضربو على البندير وكانت الحالة نقية ماشي كي يوم كلش مخلط) لقد شارك البندير المحتمع السنوسي أفراحه وأحزانه فلا يمكن إقامة العرض الآيرادي دون إيقاعات البندير الصاحبة، والتي ترافقها إيقاعات آلة القصبة أو ما يعرف "بالمزمار"، ويعد من الآلات النفخية تصنع قصبتها من نبتة البوص<sup>1</sup>، في شكل أنبوب أجوف مفتوح من الجانبين يتواجد به من ستة إلى ثمانية (6 إلى 8 ثقوب)، ويكون طوله من أربعون إلى خمسة وثمانون (40سم إلى 85 سم) وتصدر القصبة أصوات موسيقية بحمع بين الفرح والحزن، كما استخدمها المداحون في رواية الأساطير والحكايات الشعبية.

تعد الموسيقى الآيرادية واحدة من الفنون الشعبية التي أنتجها الإنسان لإقامة احتفالاته وطقوسه، فقد عرف الإنسان الموسيقى منذ القديم من خلال الضرب والنقر والخشخشة التي تصدر من الآلات الهوائية، وقد لجأ إليها كوسيلة دفاعية عن نفسه وأهله، وكذلك لطرد الأرواح الشريرة وجلب الأرواح الخيرة فالموسيقى فن شعبي لجأت إليه الجماعات أو القبيلة للتعبير عن واقعها الاجتماعي والثقافي وهنا يقول فرانز بواز Prans Boisse إن التعبير بالموسيقى يرتبط ارتباطا وثيقا بحالة التي تعيشها المجتمعات فالكلمات والرقصات هي انعكاس للنشاط الإنساني، والتي تصبغ عليها ألحان الموسيقى)، إن وجود هذه الآلات الموسيقية يعود إلى شعبية هذه الإحتفالية وفضاء العروض تكون في الهواء الطلق، لهذا تقتضي الضرورة إلى إستخدام آلات ذات أصوات مسموعة تستطيع ملأ الفضاء والوصول إلى أسماع.

مبروك بوطقوقة، المرجع السابق، ص8.

<sup>.88</sup>وإبراهيم الحيدري، المرجع السابق، ص.88

قفاروق أحمد مصطفى، الموالد دراسة للعادات والتقاليد الشعبية في مصر، الهيئة المصرية للاستكتاب فرع الإسكندرية، 1985، ص

والملاحظ أن الموسيقى الآيرادية ترتبط بالكرنفال الآيرادي وما يعرضه اللاعبين من أغاني تقوم على طابع الحوار والتفاعل والحكاية فالأغاني لا تقوم بإيصال آلام وأفراح وآمال المجتمع السنوسي؛ إلا بمصاحبة الموسيقى التي تؤدي إلى الإيقاع وحسن الإصغاء وكذلك استيعاب كل معاني الأغنية كأنها تحكى قصصا وواقعا للجماعة والأفراد.

إن الموسيقى الآيرادية تتلاحم في صياغتها اللغة والإيماءات والحركة والإيقاع والرقص في وحدة درامية مشحونة بالدلالات الرمزية، فالطواف كرنفال عبر المنازل وشوارع المنطقة يصاحبه الغناء والرقص، هو في الأصل عرض مسرحي لحكايات وقصص عاشها سكان المنطقة بطريقة تبعث فيهم المتعة والسرور، ذلك أن الموسيقى والغناء من الفنون التي تجلب المتعة، فاستجابة المتلقي لإيقاعات الموسيقى وحركات اللاعبين تعطي استجابة جماعية وهذا ما نلاحظه في تتبع الجمهور لكرنفال آيراد من أجل المشاركة وتقاسم الفرجة الفنية.

أما ما لاحظناه في الميدان أن الفرقة الموسيقية لآيراد اليوم غيرت في أدواتها، فنجد مشاركة "الطبل والبوق" ما يساعد في قوة الإيقاعات الموسيقية، وهنا يقول أحد المبحوثين (البارح دخلنا الطبل وهذا كنا نشوفوه غي في لعراس)، ويتضح من خلال كلام المبحوثين أن الفرحة الآيرادية تعيش نوعا من الازدواجية بين الماضي والحاضر، فالتغير في إيقاعات موسيقى كان نتيجة ظهور آلات موسيقية جديدة، وانفتاح المجتمع على عناصر ثقافية جديدة، فلا يمكننا تجاهل مرحلة الاستعمار الفرنسي والعشرية السوداء في رفض هذه الإحتفالية، ولكن بظهور الأمن والاستقرار أعطى مجالا في الانفتاح على الآخر وتطوير الذات، وهنا يقول أحد المبحوثين (بركة آيراد مبقاتش لي كنا نحرموه جيل اليوم رده حلال)، ويقول مبحوث آخر (ملي راحو ناس كبار مبقاش آيراد كلشي بدلوه حتى ديك الفرحة مبقاتش)، إن نمط الاحتفالية الجديد فرضه اللاعبين والذي يتماشى مع نمط الممارسات الثقافية والاجتماعية الجديدة، والتي تحمل بين طياتها مبدأ الاختلاف والتغير، لكن ما لاحظناه في الميدان مؤخرا أن ذلك التسلسل في العرض الآيرادي لم يعد محترما فيسير كرنفال آيراد لاحظناه في الميدان مؤخرا أن ذلك التسلسل في العرض الآيرادي لم يعد محترما فيسير كرنفال آيراد

بطريقة عشوائية مع غياب ثقافة التنظيم فنحد أن سلطة آيراد والمقدم لم تعد قائمة، فكلا الشخصيتين أفرغتا من المحتوى السلطوي، وأصبحتا تشكلان دورا تمثيليا كباقي اللاعبين، وهنا يقول أحد المبحوثين (جيل اليوم مايعرفوش واش هو آيراد يعرف غي يجري ويزقي).

إن نظرة الجمع السنوسي للاحتفال بآيراد قد تغيرت، فنجد أن الجيل الماضي كان له نظرة هيبة وخشوع، واحترام لطقس آيراد وهذا ما يظهر في اعتقادهم الكبير ببركة آيراد عند الدخول إلى المنازل كما أن عامل النية كان له دور كبير في التأكيد على هذا الطقس، فطواف الكرنفال يعد في المخيال السنوسي بمثابة حلول السنة الفلاحية الجديدة، والفرحة بقدومها، ولذلك يتبين لنا أن مقارنة هذه الطقوس مع الجيل الحالي أنها في حراك وتغير مستمر، سواء في طريقة العرض أو الموسيقى أو اللباس الخاص باللاعبين.

إن العرض الآيرادي اليوم عرف عدة تغيرات، امتزجت بين ما هو تقليدي وما هو عصري ما يفسر لنا طغيان الممارسة الجديدة على الممارسات القديمة وهذا ما أفقد هذا الطقس الكثير من المعاني والدلالات بالإضافة إلى قدسيته في المخيال السنوسي.

### خاتمة عامّة

لقد حاولنا من خلال هذه الدّراسة مساءلة الواقع وذلك بعقد مقارنة لطقوس وممارسات احتفاليّة النّاير وكرنفال آيراد بين الماضي والحاضر، والكشف عن أهمّ التّغيرات والتّحولات الحاصلة على مستوى الاحتفاليّة بالاعتماد على آليّات التّفسير والتّحليل الأنثروبولوجي، ذلك أنّ كلّ مظهر يحتاج إلى القراءة والتّحليل.

إنّ الممارسة الاحتفائية للتّاير وكرنفال آيراد في بني سنوس هي ممارسة عاديّة ولكن من الصّعب دراستها وتحليلها فكلّ مظهر احتفائيّ يشكّل نسقًا خاصًّا من الرّموز والطّقوس، ذلك أنّ الظّاهرة الاحتفائيّة ليست فُرجة وعمليّة تسلية فقط بل تندرج ضمن أحد القواعد الأساسيّة التي تشكل هويّة المحتمع السّنوسي وما يلخّص لنا الدّور الوظيفي والرّمزي لهذه الظّاهرة، فتركيزنا على جانب المتغيّرات ليس اعتباطيّا كوننا وجدنا من خلال دراستنا الميدانيّة مؤشّرات واضحة على حدوث تحوّل على مستوى احتفائيّة النّاير وطريقة عرض كرنفال آيراد فمرور المجتمع السّنوسي بعدّة أحداث تاريخيّة جعلته يعمل على تنمية الوعي والمستوى الفكريّ والثّقافيّ والاجتماعيّ لديه من خلال مواكبة تطوّرات العصر وحاجياته في هذه المستويات، هذه العوامل ساهمت في إفراغ الاحتفائيّة من محتواها العقائديّ وهذا ما يظهر في سلوكات وممارسات الاحتفائيّة.

وقد خَلُصت دراستنا الميدانيّة إلى مجموعة من النّتائج قسّمناها كالآتي:

#### 1-ممارسات تتسم بالثبات

✓ يتمتّع الجمتمع الستنوسي بطبيعته الفِلاحيّة وانتمائه الأمازيغيّ وهذا ما يظهر في محافظة بعض الفئات على الشّلحة كلغة تُخاطب بين أفراد العائلة ووجود تسميات لأماكن أو ممارسات أو عادات بمصطلحات أمازيغيّة مايدلّ على أنّ السّكان الأصليّين في المنطقة كانوا أمازيغ، وتعدّ احتفاليّة النّايروآيراد من طقوس الفلاح الأمازيغيّ الّتي يعبّر من خلالها عن العلاقة الرّوحية الّتي تربطه بالأرض فالنّايروآيراد مفردتان أمازيغيّتان تُشيران دلاليًّا إلى الأرض والاحتفال بالنّبات وبجدد الدّورة الزّراعية.

- ✓ إنّ تغير ظروف الحياة لدى المحتمع السنوسي لم يغير من أشكال الوظيفة الدّينية في كرنفال آيرادويظهر هذا في استمراريّة طقس قراءة الفاتحة والدّعاء للأهالي، فقراءة الفاتحة فضلًا عن كونما ممارسة تعبديّة لله تعالى فإنّ لديها في عُرف السّكان مُمولة رمزيّة حيث يُعدّونما عمليّة تطهيريّة ووقائية للمنطقة وساكنتها من الأرواح الخفيّة، أمّا الدّعاء فله ارتباط بالمقدّس فالمخيال السّنوسي يرى في دعاء آيراد تلبية للحاجيات الاجتماعيّة والنّفسية.
- ✓ يشكّل الوليّ محورًا أساسيًّا في العرض الآيرادي فلا يمكن إقامة العرض الآيرادي دون التّحمّع أمام ضريح سيدي أحمد أو سيدي صالح، ذلك أنّ المخيال السّنوسي يستمدّ شرعيّته الدّينية في الاحتفاليّة بمشاركة الوليّ والّتي يُضاف إليها قراءة الفاتحة والدّعاء والابتهال لله عزّوجل بأن يعمّ الرّزق والبركة على أهالي المنطقة.
- ✓ من الممارسات الّتي حافظ عليها السّكان وبقيت ثابتة نجد العروض البهلوانيّة ورقصات المقتعين المضحكة الّتي تجمع بين الدّراما والفُرحة، كما تُحسّد أهازيج وأغاني آيراد قصصًا وحكايات عاشها السّكان في حياتهم اليوميّة فمنها ما يحكي عن التّورة الجزائريّة ضد المستعمر، وأخرى عن مشاكل السّكان من بطالة وفقر وتأخّر الزّواج، ويتّضح لنا أنّه على الرّغم من التّغيير الحاصل لكنّه لم يؤثّر على هذه الممارسات ذلك أنّ ساكنة المنطقة يرون فيها إرث الأجداد الذي يجب المحافظة عليه وتداوله في كلّ سنة.

#### 2- ممارسات تتسم بالتغير

✓ إنّ التغيرات والتّحولات الّتي مسّت بنية المحتمع السّنوسي ومروره بعدّة أحداث تاريخيّة واحتماعيّة كمرحلة الاستعمار الفرنسيّ والعشريّة السّوداء ساهمت في التّأثير على صيرورة الاحتفالية وانقطاعها لمدّة زمنيّة معتبرة، فممّا لاحظناه هو تغيير في بعض الطّقوس والممارسات بحيث حلّت محلّها طقوس وممارسات من نوع جديد تتوافق ومتطلّبات الجيل السنوسي الجديد.

- ✓ إنّ غياب مظاهر التعاون والتكافل الّتي تسبق موعد الاحتفاليّة كان له تأثيرٌ في طريقة عرض كرنفال آيراد فيظهر لنا غياب ذلك التسلسل المسرحيّ وفقدان شخصيّة آيراد قدسيّتها ممّا يشير إلى نوع من العشوائية غي اداء شخصيات الكرنفال وطغاء طابع عدم التنظيم على الاحتفالية، ولعلّ السسب الرئيسي لذلك يعود إلى وجود عدّة شخصيّات في العرض الآيرادي بُحسّد الشخصية الرئيسية(الأسد)، إضافة إلى عدم تقديم الاحترام والتقدير الكافي لشخصيّة المقدّم الذي يقوم بقراءة الفاتحة والدّعاء كما في السابق، أمّا عن باقي المقنّعين فتختلف أدوارهم مابين الغناء والرّقص. وهنا يمكن أن نقول أنّ كرنفال آيراد الممارس حاليًّا يفتقر إلى ثقافة التنظيم الّتي سادت في السنوات الماضية لدى الجيل السابق ممن لا يفضلون حضور الاحتفالية اليوملقناعتهم التامة ان هذه الاحتفالية أفرغت من معانيها السامية وشريحة احرى من كبار السن ممن أدركهم الموت أو لظروف صحيّة قهرية.
- ✓ إنّ ظهور القناع البلاستيكي والألبسة المسرحيّة في الأسواق كان له تأثيرٌ في فقدان القناع الآيرادي قدسيّته وتراجع وظيفته الطّقوسيّة والمسرحيّة إلى أداة يستعملها اللاعب الآيرادي لإخفاء شخصيّته وخلق نوع من التّسلية والفُرجة لدى الجمهور، وظهور القناع البلاستيكي كان نتيجة غياب الوظيفة الاجتماعيّة للاحتفاليّة والّتي كانت تقوم على التّنظيم والتّعاون وتعزيز الرّوابط الاجتماعيّة بين الأفراد، ذلك أنّ الشّباب الممارس للاحتفاليّة يرى في القناع مجرّد أداة يخفي بها وجهه فقط، كما أنّ عمليّة خياطة القناع الآيرادي تتطلّب وقتًا وجهدًا وهذا ما لا يملكه الشّباب الممارس لكرنفال آيراد حاليا.
- ◄ إنّ مختلف التّغيرات والتحولات الّذي مستت الهيكل العمراني للمنطقة كان لها تأثيرا جوهريا في عدم دخول موكب آيراد الى منازل أهالي المنطقة وإقامة العروض المسرحيّة في السّاحات والأزقّة ويرجع ذلك إلى طبيعة العمران الجديدة والّتي لا تسمح بدخول كل المشاركين، كما أنّ ثقافة اللّعب والفرجة للشّباب الحاليّ لا تتوافق مع مسلّمات وذهنيّات

العائلة الستنوسية ونعني بهذا أنّ اللّاعب الآيرادي غالبا ما يكون تحت تأثير المحدّرات أو الكحول وقد تعرّض الكثير من أصحاب المنازل للسرقة من قبلهم، وهذا ما كان له تأثير سلبي على الاحتفالية عموما وطريقة العرض عل وجه الخصوص، فغياب التسلسل المسرحيّ والدرامي لموكب آيرادوفقدان الكثير من العناصر المسرحيّة لقدسيّتها (كشخصيّة آيراد والمقدّم مثلا كما سبق الإشارة إلى ذلك )كلّه راجع إلى غياب العمليّة التّنظيميّة.

- ✓ إنّ هذا التّغير في الهيكل العمراني نتج عنه العديد من التغيّيرات منها انقطاع الأهالي عن تقديم الصّدقة لغياب الوعي العام حاليا بوظيفتها الاجتماعيّة والدّينية داخل المجتمع أوّلًا فقد تعرّضت الكثير من الاموال التي قدمت كصدقات في هذه المناسبة للسّرقة من طرف أعضاء الموكب مما أدى الى اندثار هذه الممارسة اليوم مقارنة بما مضى. فبعدما كانت هذه الصدقات تقدم بغية حلول البركة داخل المنزل بل وترمز إلى الرّابط الروحي والاجتماعي الّذي يربط أفراد المجتمع ككل بمختلف شرائحه وفي ذات الوقت كعبارة شكر وكمكافأة أيضا لأعضاء موكب آيراد على تكبدهم عناء التحضيرات والتجهيزات القبلية وأثناء موكب آيراد، أصبحت اليوم الغائب الأكبر عن هذه الاحتفالية.
- ✓ من الممارسات الّتي كانت تحت تأثير التّغير أيضا دور اللّبؤة في إنجاب وإجهاض الأطفال ومن حيث المكان فقد تحوّل الدّور من حوش الدّار إلى ساحات أو أزقة المنطقة، فمعتقد دخول السّنة الجديدة لكلّ المنازل لم يعد قائما وإنّما تحوّل إلى عرض مسرحي فرجويّ فقط، وهذا راجع لغياب ثقافة هذا المشهد المسرحي لدى الممثّل.
- ✓ إنّ تغير الظروف الاقتصادية والاجتماعيّة الّتي كانت تعيشها المرأة السّنوسيّة كان سببا في تغير الكثير من الممارسات، فخروج المرأة للعمل والدّراسة وتوفّر بعض المنتوجات في الأسواق من حصير مصنوعة ومأكولات جاهزة سهّل على المرأة السّنوسية قيامها بمهامها المتعلّقة بالنّاير، وبالتّالي تخفيف الجهد المبذول من قبلها في البيت، وبالتّالي افتقدت الاحتفاليّة لتلك اللّبنة الرّوحية والاجتماعيّة الّتي اعتُبرت المرأة عامل أساسيّ في تشكيلها.

✓ لقد رسم المخيال الستنوسي صورة حول احتفاليّة النّاير وكرنفال آيراد على أنمّا ممارسات قديمة تركها الأجداد والّتي يجب المحافظة عليها ودوام إحيائها كلّ سنة وبما أنّ التّغير فرض نفسه على المستوى العام سواء على مستوى المتطلبات والحاجيات الاجتماعية أو السّلوكات العامّة، وبالتّالي فتأثيره على الممارسات الاحتفالية أمر طبيعي رغم آثاره السّلبية المتمثّلة في فقدان الاحتفاليّة الكثير من عناصرها وإفراغها من محتواها العقائدي وتحويلها إلى ظاهرة فرجويّة تقوم على التّسلية والمرح وتفريغ المكبوتات.

#### مناقشة الفرضيات:

إنّ أهم ما توصلنا إليه في بحثنا هذا مكّننا من الإجابة عن الاشكالية والتحقق من صحة الفرضيّات الّتي وضعناها في بداية الدراسة بحيث تحققت الفرضية الأولى التيترى أنّ التّحوّلات الاجتماعيّة والثّقافيّة الّتي عرفها المجتمع السّنوسي كان لها آثار إيجابية تمثلت في تنمية الوعي الفكري والثّقافي لديه من خلال المحافظة على الممارسات والموروثات التّقليدية، ومن جهة أخرى برزت ضرورة مواكبة التّحولات والتّغيّرات الاجتماعيّة والثّقافيّة الّتي تمظهرت على مستوى الممارسات والسّلوكات والعادات والتّقاليد الاجتماعيّة والثّقافية للمنطقة بشكل عام وعلى رأسها احتفاليّة النّايروكرنفال آيراد التي تحوّلت إلى احتفاليّة بلمسة عصريّة.

أمّا بالنّسبة للفرضيّة الثّانية والتي تقول انّ مرور المجتمع السّنوسي بأحداث تاريخيّة هامّة جعله يخضع بالضّرورة إلى الكثير من التّغيرات الاجتماعيّة والثّقافيّة والّتي كان لها تأثير على تقاليد المنطقة بما في ذلك احتفاليّة آيراد، أي أنّ فرضيّتنا تحقّقت وقد لعب الاستعمار الفرنسيّ والعشريّة السّوداء فيما مضى دورًا في انقطاع الاحتفالية والكرنفال لكنّها ما لبثت أن عادت مع جيل جديد لعب دوراً في إنتاج ممارسات مختلفة.

بينما الفرضيّة الثّالثة والّتي افنرضنا فيها أنّ هذا الجيل هو المسؤول الأول عن تحول احتفالية آيراد وإفراغها من محتواها الثّقافي العقائدي إلى ظاهرة فرجويّة هدفها التّسلية وتفريغ المكبوتات هي

الأخرى تأكّدنا من صحّتها، فالواقع أنّ احتفاليّة النّاير فقدت طابعها القدسي ويتحسّد ذلك في تغيير اللّباس الآيرادي وطريقة عرض موكب آيراد، وغياب الكثير من عناصر الاحتفاليّة لغياب ثقافة الاحتفال لدى الجيل الجديد الممارس لهذه العادة.

وفي ختام دراستنا هذه يمكننا القول بأنّ احتفاليّة النّاير وكرنفال آيراد من الطّقوس القديمة الّتي مارسها أهالي المنطقة، فهي تعبير عن العلاقة الرّوحية الّتي تربطهم بالأرض ذلك أنّ شهر النّاير هو باب السّنة الفِلاحيّة ومناسبة خاصّة لتحدّد الزّرع والدّورة الزّراعية، وقد وجد الإنسان السّنوسي في آيراد وسيلة لعرض فرحه بهذه المناسبة من خلال ألبسة وأقنعة حيوانيّة وعروض مسرحيّة كانت بمثابة فرُجة وتسلية لأهالي المنطقة، ففي ما مضى كانت الفُرجة الآيرادية محلّ التّلفزيون والسّينما، ولكنّ التّحولات والتّغيرات الّتي مسّت بنية المجتمع السّنوسي ومروره بعدة أحداث تاريخيّة وثقافيّة أثّرت على صيرورة الاحتفال وانقطاعه لمدّة زمنيّة هذا ما لاحظناه في تغيير بعض الطّقوس والممارسات حيث حلّ معرورة الاحتفال وانقطاعه لمدّة زمنيّة هذا ما لاحظناه الممارس للاحتفاليّة.

إنّ تقليص مدّة الاحتفال والتّغيير في اللّباس والقناع الآيرادي يعود إلى غياب الثّقافة التّنظيميّة لهذه الاحتفاليّة والّتي كانت تقع في ما مضى تحت مسؤوليّة كبار المنطقة لكنّ غالبيّتهم غابوا عن الاحتفالية بسبب موت بعضهم ومرض بعضهم الآخر.

إنّ المجتمع الستنوسي كأيّ مجتمع تقليديّ في الجزائر فتح أبوابه للحضارة والانفتاح على الآخر من خلال وسائل الإعلام والاتّصال الّتي أصبحت من ضروريّات الحياة اليوم، ماجعله يعيش في تغيّر دائم، وبهذا كان انتقال الاحتفاليّة من النّمط التّقليديّ إلى النّمط العصريّ خلقًا لنوع من الإشهار للاحتفالية وزيادة الفرحة والتّسلية لمواكبة التّحولات والتّغيّرات الحديثة ومتطلّبات المجتمع الاجتماعيّة والتّقافية المستجدّة.

## قائمة المصادر والمراجع

#### أولا: المصادر

#### 1-القرآن الكريم

#### ثانيا: المراجع

#### أ- المراجع باللغة العربية:

- 1-آلفرد بل، بني سنوس ومساجدها في بداية القرن العشرين، دراسة تاريخية أثرية، ترجمة محمد محداوي، دار الغرب للنشر والتوزيع ط1:2011.
  - 2-إبراهيم الحيدري، إثنولوجيا الفنون التقليدية، دار الحوار للنشر والتوزيع، ط1,1984.
- 3-إدموند ديستان، وبن حاجي سراج، بني سنوس في النصف الأول من القرن العشرين، عناصر من الثقافة الشعبية، ترجمة محمد حمداوي، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران 2011.
- 4-إدموند دوطي، ترجمة فريد الزاهي، السحر والدين في إفريقيا الشمالية، منشورات مرسم الرباط، ط1، 2018.
- 5-إميل دوركهايم، ترجمة حافظ الجمالي، في تقسيم العمل الإجتمماعي، اللجنة اللبنانية لترجمة الروائع، بيروت 1982.
- 6-أمين الزاوي، الرواسب الإفريقية في الثقافة الشعبية التونسية، مكتبة علاء الدين صفاقس، 2019.
  - 7-بن بوزيد لخضر، المعتقدات والفن الصخري الطاسيلي آزجر في ما قبل التاريخ، 2015.
- 8-بوزياني دراجي، القبائل الأمازيغية أدوارها مواطنها أعيانها، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، ج1، 2007.

- 9-بوتفنوشت مصطفى، ترجمة أحمد دمري، العائلة الجزائرية التطور والخصائص الحديثة، الجزائر ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون،1984.
- 10-تشارلز باناتي، ترجمة مروان مسلوب، قصة العادات والتقاليد، دار الخيال للطباعة والنشر، ط1، 2002.
- 11- حاكلين كاندا، ترجمة أحمد صالح الفقيه، إفريقيا فنون النحت والرسم والعمارة، المؤسسة اليمنية للتنمية الثقافية، ط2، 2016.
- 12- مود عرفه محمود، العرب قبل الإسلام أحوالهم السياسية والدينية وأهم مظاهر حضارتهم، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والإجتماعية، ط1، 1990.
- 13-حسن بحراوي، المسرح المغربي بحث في الأصول السوسيوثقافية، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994.
- 14-حسن نعمة، الأعياد العادات-التقاليد والمعتقدات (عبر التاريخ)، رشا درس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2001.
- 15-حاج محمد بن رمضان شاوش، باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان، عاصمة دولة بني زيان، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط1، 1995.
  - 16- حامد محمد الشريف، تاريخ الأمازيغ، دار الإعصار العلمي للنشر والتوزيع، ط1، 2019.
- 17-خزعل الماجدي، أديان ومعتقدات ما قبل التاريخ، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط 1، 1998.
  - 18-خزعل الماجدي، المعتقدات الإغريقية، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط1، 2004.

- 19-دلال ملحس إستيتية، التغير الاجتماعي والثقافي، دار وائل للنشر والتوزيع، ط 2، 2008.
- 20-دافيد ناشيماز، طرائق البحث في العلوم الإجتماعية، ترجمة ليلى الطويل، بترا للنشر والتوزيع، ط1، 2004.
- 20-الزهرة إبراهيم، الأنثروبولوجيا والأنثروبولوجيا الثقافية وجوه الجسد، النايا للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 2009.
- 21-سير جيمس فريزر، الغصن الذهبي دراسة في السحر والدين، ترجمة أحمد أبوزيد، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ط 1، 1981.
  - 22-سميح دغيم، أديان ومعتقدات العرب قبل الإسلام، دار الفكر اللبناني-بيروت، ط1، 1990.
- 23-طواهري ميلود، المقدس الشعبي (مرجعيات، تمثلات، وممارسات)، دار الروافد الثقافية، ط1، 2016.
- 24-عبد الله حمودي، الضحية وأقنعتها، بحث في الذبيحة والمسخرة بالمغارب، ترجمة عبد الكريم شرقاوي، دار توبقال للنشر، المغرب، ط1، 2010.
- 25-عبد الغني عماد، سوسيولوجيا الثقافة المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة، مركز دراسات الوحدة العربية، ط1، 2006.
- 26-عبد الغني منديب، الدين والمجتمع (دراسة سوسيولوجية للتدين بالمغرب)، إفريقيا للشرق، ط1، 2006.
- 27-عبد الرحمان بوزيدة وآخرون، قاموس الأساطير الجزائرية، مركز البحث في الأنثروبولوجية الثقافية والإجتماعية، ط1، 2005.

- 28-عمر تقى، اللغة الأمازيغية ومصطلحاتها القانونية، مطبعة فضالة، ط1، 1997.
- 29-عزي بوخالفة، من قاموس المعتقدات والأساطير الجزائرية، دار سنجاق الدين للكتاب، ط1، 2009.
- 30-عبد الحكيم خليل سيد أحمد، دراسات في المعتقدات الشعبية، شركة الأمل للطباعة والنشر، ط1، 2003.
- 31-عبد الله عبد الغني عماد، طرق البحث الأنثروبولوجي، المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية، مصر، ط1، 2004.
- 32-فليب سيرنج، الرموز في الفن والأديان والحياة، ترجمة عبد الهادي عباس، دار دمشق، ط1، 1992.
  - 33-فاروق خو رشيد، الموروث الشعبي، دار الشروق، ط1، 1992.
- 34-فراس سواح، الأسطورة والمعنى، دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية، دار علاء للنشر والتوزيع والترجمة، ط2، 2001.
- 35-فاروق أحمد مصطفى، محمد عباس إبراهيم، التراث والتغير الاجتماعي (صناعة الولي)، دراسة أنثرو بولوجية في الصحراء الغربية.
- 36-فاروق أحمد مصطفى، الموالد دراسة للعادات والتقاليد الشعبية في مصر، الهيئة المصرية للاستكتاب فرع الإسكندرية، 1985.
- 37-كارول كونيهان، ترجمة سهام عبد السلام، أنثروبولوجيا الطعام والجسد، الهيئة العامة المصرية للكتاب القاهرة، مصر، 2012.

- 38-محمد مختار العرباوي، الأمازيغ والتوجه الطائفي الجديد، نقوش عربية، ط1، 1997.
  - 39-محمد حقى، البربر في الأندلس، شركة النشر والتوزيع المدارس، ط1، 2001.
    - 40-محمد شفيق، ثلاثة وثلاثين قرن من تاريخ الأمازيغيين.
- 41-مجاني باديس، سارةمرزاقة، الهوية الثقافية الأمازيغية، ألفا للوثائق نشر إستيراد وتوزيع كتب، ط1، 2017.
  - 42-محمد أوسوس، كوكرا في الميثولوجيا الأمازيغية، المعهد الملكى للثقافة الأمازيغية، ط1، 2008.
  - 43-المصطفى فرحات، طقوس وعادات أهل أبزو، المعهد الملكى لثقافة الأمازيغية، ط 3، 2007.
    - 44-محمد على دبوز، تاريخ المغرب الكبير، مؤسسة تاوالت الثقافية، ج1، 2010.
- 45-محمد الجوهري، الدراسة العلمية للمعتقدات الشعبية، دار الكتاب للتوزيع، القاهرة، ج1، ط1، 1978.
- 46-محمد الصغير غانم، الملامح الباكرة للفكر الديني الوثني في شمال إفريقيا، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، ج1، 2005.
- 47-محجوب السميراني، الأعياد الشعبية التونسية (أوسو-النيروز-عاشوراء)، سوتيميديا للنشر والتوزيع، ط1، 2018.
  - 48-نورالدين الزاهي، المقدس والمحتمع، إفريقيا الشرق، المغرب، ط1، 2011.
- 49-نادية سعيد عيشور، وأساتذة آخرون، منهجية البحث العلمي في العلوم الإجتماعية، مؤسسة حسين راس الجبل للنشر والتوزيع.

#### ب- المراجع باللغة الأجنبية:

- 1- Mustapha Nedjai, Ayred Ennayer Chez Les béni snous, Tlemcen, Editions Dalimen, 2011.
- 2- Servier Jean, Les Portes De L'année, Robert Laffont..Paris.1962.

#### ثالثا: المعاجم والقواميس

#### أ-باللغة العربية

1-إبن منظور، لسانا لعرب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1999.

2-بيار بونت، ميشال إيزار، ترجمة مصباح صمد، معجم الإثنولوجيا والأنثروبولوجيا، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط2، 2011.

3-عثمان سعدي، معجم الجذور العربية للكلمات الأمازيغية البربرية، دار الأمة، الجزائر، ط 1، 2007.

4-ماري إلياس، حنان قصاب، المعجم المسرحي، مكتبة لبنان، بيروت، لبنان، ط1، 1997.

5- محد الدين محمد بن يعقوب، الفيروز أبادي، القاموس المحيط، مكتبة تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط8، 1326هـ - 2015.

#### ب- باللغة الأجنبية

1- Camille la coste -Djardin, Dictionnaire de la culture berbére en kabylie, Editions la découvert, paris, 2005.

#### رابعا: الرسائل والأطروحات الجامعية

#### أ-باللغة العربية

- -1 أوشاطر مصطفى، الأسطورة في الثراث الشعبي الجزائري، أطروحة مقدمة لنيل دكتوراه دولة في الأدب الشعبى، تلمسان، -2002
- 2-إبراهيم الهلالي، الشعر الشعبي الثوري الجزائري 1954-1962 منطقة بني سنوس أنموذجا، مذكرة لنيل شهادة الماجيستر في أعلام الشعر الشعبي الجزائري، 2011.
- 3-بن عيسى عبد الكريم، مسرح آيراد الإحتفالي آليات الحركة المرسومة، رسالة لنيل شهادة الدكتوراه، قسم الثقافة الشعبية، تلمسان، 2008–2009.
- 4-بن عيسى عبد الكريم، الملامح المسرحية في احتفالية آيرادية بمنطقة بني سنوس، رسالة لنيل شهادة الماجيستر، قسم الثقافة الشعبية، تلمسان، 2002–2003.
- 5- بن معمر بوخضرة، الولي في المخيال الشعبي (الطريقة القادرية في الغرب الجزائري نموذجا)، أطروحة مقدمة لنيل دكتوراه علوم في أنثروبولوجيا، تلمسان، 2011-2012.
- 6-بن علال فاطمة الزهراء، الأم في المخيال الشعبي الجزائري دراسة أنثروبولوجية بمنطقة تلمسان، 6- المروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه تخصص أنثروبولوجيا، جامعة تلمسان، 2018.
- 7-خلفة عبد الرحمان، الديانة الوثنية المغاربية القديمة (منذ النشأة إلى سقوط قرطاجة 146 ق.م)، مذكرة لنيل درجة الماجيستر في التاريخ القديم، تخصص التاريخ الإجتماعي لدول المغرب، كلية العلوم الإجتماعية والإنسانية، جامعة منتوري قسنطينة، 2007-2008.

- 8-ذهبية آيت قاسي، الثقافة الشعبية في البرامج الثقافية الناطقة بالأمازيغية في التلفزيون الجزائري (القناة الرابعة) دراسة وصفية تحليلية لبرنامج تويزا، مذكرة ماجيستر، المدرسة الدكتورالية للعلوم الإجتماعية والإنسانية تخصص علوم الإعلام والإتصال، 2009-2010.
- 9-ريمة شايب، مسرح عبد الكريم بين الإحتفالية وصناعة الفرجة (مسرحية باليل ياعين نموذجا)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة ماجيستير في الأدب التمثيلي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية والإجتماعية، جامعة باجي مختار عنابة، 2008–2009.
- 10-رفيق بن حصير، الأمازيغية والأمن الهوياتي في شمال إفريقيا (دراسة حالة الجزائر والمغرب)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستر في العلوم السياسية، كلية الحقوق والعلوم السياسية، جامعة الحاج لخضر باتنة، 2012-2013.
- 11-زمام ربيع، الأشراف في الجزائر (دراسة ميدانية لعينة من الأسر الشريفة بقرى بني سنوس)، أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه نظام lmd، كلية العلوم الإجتماعية والإنسانية، جامعة عبد الحميد بن باديس، مستغانم، 2020.
- 12-زيزي سهام، التويزة وأبعادها الإجتماعية، الاقتصادية والثقافية، دراسة سوسيو أنثروبولوجية، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستر، المدرسة الوطنية الدكتورالية، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 2011-2011.
- 13-صحرة شعوية، الطقوس الإحتفالية بالجزائر إحتفالية يناير أنموذجا، دراسة أنثروبولوجية بولاية تبسة، أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه، كلية العلوم الإنسانية والإجتماعية، جامعة الشيخ تبسة، 2020-2021.

#### خامسا: المجلات العلمية

#### أ-باللغة العربية

- 1- أحمد خضرة، تناغم ثنائية الفرجة والتراث في المسرح الشعبي (شايب عاشوراء أنموذجا) جامعة لخضر الوادي، مجلة العدد 2، 2016.
- 2- العيد غزالة، الزيتون في التراث الديني بين النصوص المقدسة وكتب النوازل، مجلة مدارات تاريخية، مجلد الأول، العدد 4، ديسمبر 2019.
- 3- الصادق خشاب، الخصائص اللسانية للغة الأمازيغية مقاربة بين اللهجات المزابية والشاوية والقبائلية، مجلس الأعلى للغة العربية، 2018.
- 4- جميل حمداوي، الأمازيغية بإعتبارها لغة الأم، مقال بجريدة المنعطف، الملحق الأمازيغي، المغرب، العدد 324، 2016.
- 5- جميل حمداوي، مواطن الإتصال والإنفصال بين اللغة الأمازيغية واللغة العربية، مقال بمحلة مشاهد، 2015.
  - 6- جميل حمداوي، الديانة عند الأمازيغيين، شبكة الألوكة، 2014.
- -7 حنان عقون، دراسة الأنساق المضمرة في الممارسات الثقافية الأمازيغية بالجنوب الجزائري المحتفالات يناير نموذجا، مجلة الأدب الأمازيغي في الجنوب الجزائري، -1.
- 8- حميدة سليوة، الأشكال المسرحية في التراث العربي بين الطقس والقص، مجلة حوليات التراث، جامعة سكيكدة، العدد 15، 2015.
- 9- زينب عبد التواب رياض خميس، الطوطمية بين السحر والدين في عصور ماقبل التاريخ بإفريقيا، بعلد 14، عدد14، مجلة العلوم الإجتماعية والإنسانية، جامعة محمد بوضياف بالمسيلة، مجلد 7، عدد14. 2018.

- 10-زهية بن عبد الله، آيراد المعارف، المهارات والطقوس المتعلقة بإحتفالات الناير في منطقة بني سنوس، مجلة العربية للثقافة، عدد 67 ديسمبر، 2021.
- 11-سهام عبد الباقي محمد، الأقنعة أحد الفنون الإفريقية البدائية، مجلة كاسل الحضارة والتراث، عدد 315، 2020.
- 12-مشري زوبيدة، الضبط الإجتماعي في الأسرة الجزائرية، مجلة العلوم الإنسانية، العدد 4، ديسمبر 2015.
- 13-محمد بكري، مهرجان بوجلود في المغرب إحتفالية شعبية تقليدية أصولها مبهمة، جريدة الشرق الأوسط، العدد 12395، 2012.
- 14-مباركة مسعودي، المسرح الجزائري التأسيس والريادة، مجلة البدر، كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة عنابة، مجلد09، العدد 12، 2017.
- 15-ميموني شهرزاد، طيبي غماري، البعد السوسيو تاريخي في مسألة الهوية الثقافية في الأمازيغية (الموروث الثقافي يناير رأس السنة الأمازيغية الجديدة في الأوراس نموذجا)، مجلة الناصرية للدراسات الاجتماعية والتاريخية، مجلد 9، عدد 2018.

#### ب-باللغة الأجنبية

1- Abdelaali Talmenssour, le carnaval dans les societes amazighes, universite zohr Agadir, 2013.

# مالاحــق

#### دليل المقابلة:

1-ماذا تعني كلمة آيراد أو النّاير؟

2-ما هو أصلها؟

3-كيف نشأت هذه العادة في منطقة الخميس؟

4-كيف تمارس هذه العادة؟

5- هل يقام حفل آيراد في كل عام؟

6- ماذا يمثّل لك آيراد؟

7- هل سبق وأن شاركت في الإحتفاليّة؟

8- ما هي الأيّام الّتي تقام فيها الاحتفاليّة وكم تستغرق ؟

9- ما الدور الذي شاركت فيه؟

10-كم عدد المشاركين في الكرنفال؟

11-ما هو دور القناع في الكرنفال؟

12-كم عدد المقنّعين وما دور كلّ واحد فيهم؟

13-هل كانت الاحتفاليّة تقام بنفس الوتيرة أيّام الإستعمار؟

14-ما هو المغزى من سقوط اللبؤة أثناء الاحتفاليّة؟

15-هل يسبب تخلّف أحد الأفراد عن الاحتفالية المشاكل له؟

16-هل هناك رقصات معيّنة أثناء الاحتفاليّة؟

17-كم عدد الأغاني المتداولة أثناء الاحتفاليّة؟

18-ماذا نعني بالكركور؟

19-هل يعتبر الانطلاق من ضريح سيدي أحمد ضروري في موكب آيراد؟

20-هل مازالت تحافظ المرأة السّنوسية على حرفة صنع الحصيرة؟

21-ماهو دور الصدقة في احتفاليّة النّاير؟

22-ماهي المواد الأساسيّة لصنع القناع الآيرادي؟

23-ماهي التّجهيزات الّتي تقوم بما المرأة السّنوسيّة قبل موعد احتفاليّة النّاير؟

24-ماذا نعني بالكانون؟

25-في رأيك ماهي السلوكات الّتي تغيّرت في احتفاليّة النّاير؟

26-هل خروج المرأة للعمل وانتشار التّعليم ساهم في تغيير سلوكات الاحتفالية؟

27-ماهي الأيّام الّتي تُقام فيها الاحتفاليّة؟

28-ماذا نعني بعجوزة النّاير؟ وهل يمكن سرد الحكاية؟

| المستوى الثقافي | الحالة الإجتماعية | نوعية العمل                  | السن/الجنس | عدد المبحوثين      |
|-----------------|-------------------|------------------------------|------------|--------------------|
| تعليم ابتدائي   | متوسطة            | متقاعد                       | ذكر 75     | الحاج بوجنان علي   |
| تعليم ابتدائي   | متوسطة            | متقاعد                       | ذكر 65     | الحاج علي شوالي    |
| بدون تعليم      | متوسطة            | بدون عمل                     | أنثى 45    | حاجة صافية         |
| جامعي           | متوسطة            | أستاذ                        | ذكر 42     | محبوب عبد العزيز   |
| جامعي           | متوسطة            | أستاذ                        | ذكر 77     | قزان عبد العزيز    |
| جامعي           | جيدة              | مسرحي                        | ذكر 68     | عبدون علي          |
| تعليم إبتدائي   | جيدة              | بحاهد                        | ذكر 85     | حاج علي قزان       |
| تعليم ثانوي     | جيدة              | رئيسة جمعية آمال<br>بني سنوس | أنثى 52    | معقل يمينة         |
| جامعية          | متوسطة            | ناشطة جمعوية                 | أنثى 34    | بن حمو زوليخة      |
| جامعية          | متوسطة            | ناشطة جمعوية                 | أنثى 28    | بن صديق نوال       |
| بدون تعليم      | جيدة              | مجاهدة                       | أنثى 65    | حاجة توتة          |
| بدون تعليم      | متوسطة            | بدون عمل                     | أنثى45     | مداني عائشة        |
| جامعي           | متوسطة            | موظف                         | ذكر 34     | لقاط محمد الأمين   |
| ثانوي           | متوسطة            | بدون عمل                     | ذكر 28     | شوالي رضوان        |
| ثانوي           | متوسطة            | أعمال حرة                    | ذكر42      | كوجاتي عبد الرحمان |
| ثانوي           | متوسطة            | موظف                         | ذكر 45     | لحمر عفان          |
| إبتدائي         | متوسطة            | متقاعد                       | ذكر 55     | حمداوي إبراهيم     |

| إبتدائي    | جيدة   | بحاهد                     | ذكر 68  | عسكر علي          |
|------------|--------|---------------------------|---------|-------------------|
| جامعي      | متوسطة | طالب جامعي                | ذكر 28  | غزوتي جمال        |
| جامعي      | متوسطة | بدون عمل                  | ذكر 34  | بن شراط محمد      |
| جامعي      | متوسطة | موظف                      | ذكر 44  | باسعيد عبد الرزاق |
| جامعي      | متوسطة | بدون عمل                  | ذكر 28  | بن صابر سفيان     |
| جامعي      | جيدة   | طبیب أسنان<br>وناشط جمعوي | ذكر 56  | جبور عبد الجحيد   |
| ثانوي      | جيدة   | رئيس بلدية<br>بنيسنوس     | ذكر 62  | بن شراط محمد      |
| إبتدائي    | جيدة   | ناشطة جمعوية              | أنثى 55 | خبيشات يمينة      |
| جامعي      | جيدة   | ناشطة جمعوية              | أنثى 34 | خبيشات أمال       |
| بدون تعليم | متوسطة | بدون عمل                  | أنثى 65 | بن صافي رقية      |



صورة ملحق رقم (1) صورة توضح لباس آيراد(الأسد)



صورة الملحق رقم(2)

صورة توضح لباس اللبؤة والتي تلعب دور زوجة آيراد(الأسد)



(3)صورة ملحق رقم

صورة توضح باقي المقنعين وهم يمثلون أبناء آيراد(الأسد)



صورة ملحق رقم (4) صورة توضح شخصية المقدم في العرض الآيرادي



صورة الملحق رقم (5)

صورة توضح أعضاء الفرقة الموسيقية المشاركة في كرنفال آيراد



صورة ملحق رقم(6) صورة ملحق الشكل الجديد للقناع الآيرادي المصنوع من مادة بالستيك



صورة ملحق رقم(7) صورة توضح عدم التسلسل المسرحي في كرنفال آيراد



صورة ملحق رقم(8) صورة عرض لنا لباس التقليدي لآيراد قبل أن يتحول لصيغة الجديدة



صورة ملحق رقم(9) صورة تمثل قناع البلاستيك الجديد



صورة الملحق رقم(10)

صورة تمثل أحد أنواع الأقنعة الجديدة حيث يجمع بين مادتي البلاستيك وجلد الخروف.



صورة ملحق رقم(11) صورة تمثل أقنعة مصنوعة من جلد حيوانات المنطقة.



صورة ملحق رقم(12)

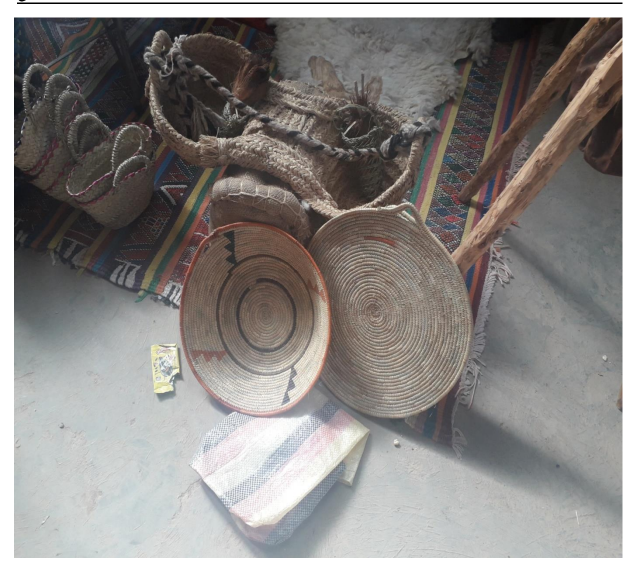
صورة تمثل مجموعة من النباتات التي كان يجمعها أهالي المنطقة (عرعار، فليين، طاقة.....



صورة ملحق رقم(13) صورة توضح أحد المأكولات التقليدية في إحتفالية الناير المعروف" بالمسمن"

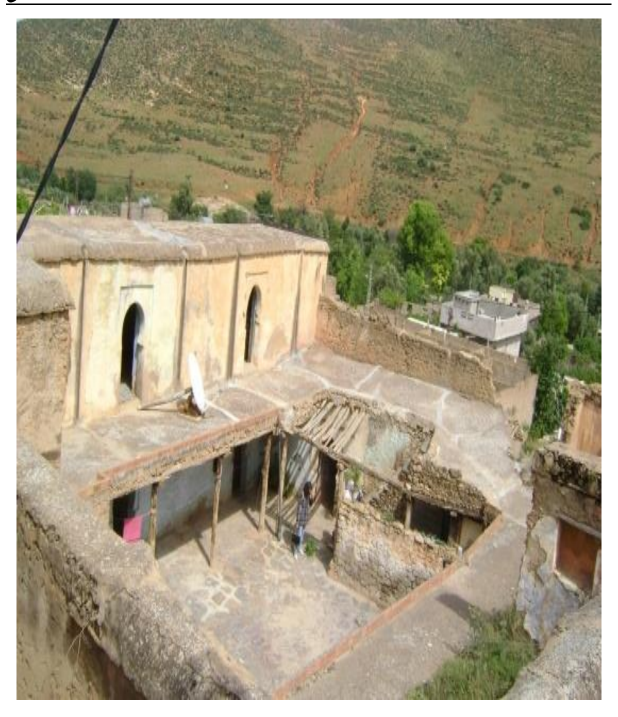


صورة ملحق رقم(14) صورة توضح طريقة صنع الحصير

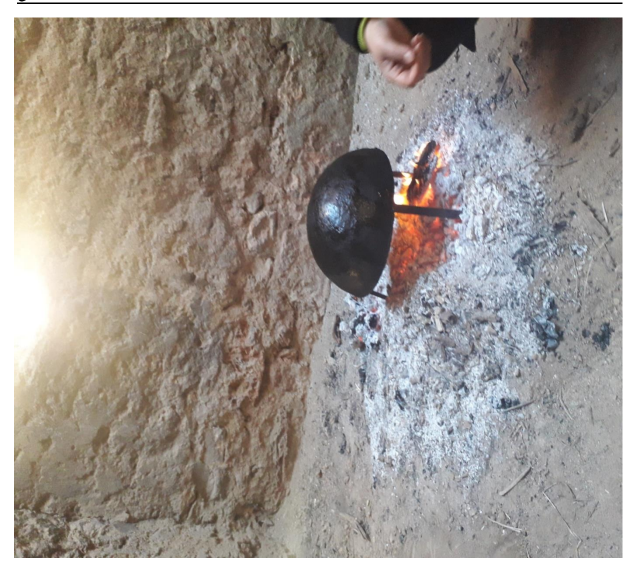


صورة ملحق رقم(15)

صورة توضح بعض الصناعات التقليدية التي تقوم المرأة السنوسية بصنعها من مادة الحلفاء



صورة ملحق رقم(16) صورة توضح هندسة التقليدية للمنزل السنوسي القديم



صورة ملحق رقم(17) صورة توضح مايعرف بالشيميني وهو المكان المخصص للطبخ قبل مجيء الغاز



صورة ملحق رقم(18)

صورة تمثل بعض الأطباق التي تعدها المرأة السنوسية لإحتفالية الناير (بركوكس، شرشم، مسمن، تريد، خبيزات الناير ....



صورة ملحق رقم(19)

صورة تمثل حبوب القمح التي تعد منها المرأة السنوسية طبق شرشم.

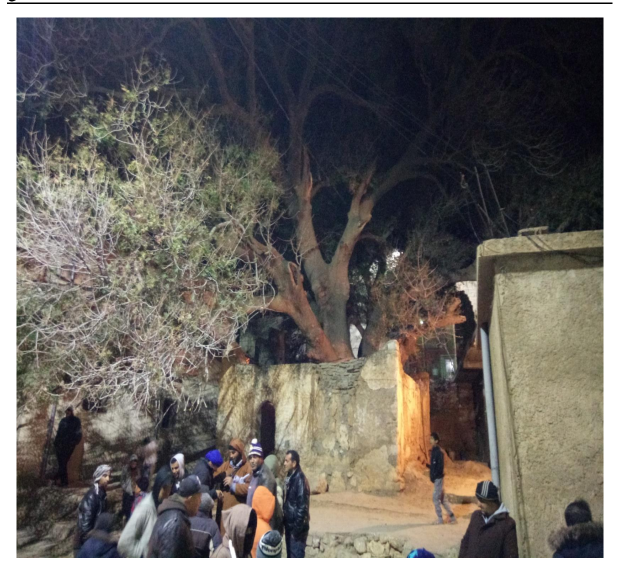


(20)صورة ملحق رقم

صورة توضح مايعرف بطبق الناير وهو يحتوي كل فواكه الموسمية للمنطقة (لوز، جوز، تمر، تنفر، يرتقال....)

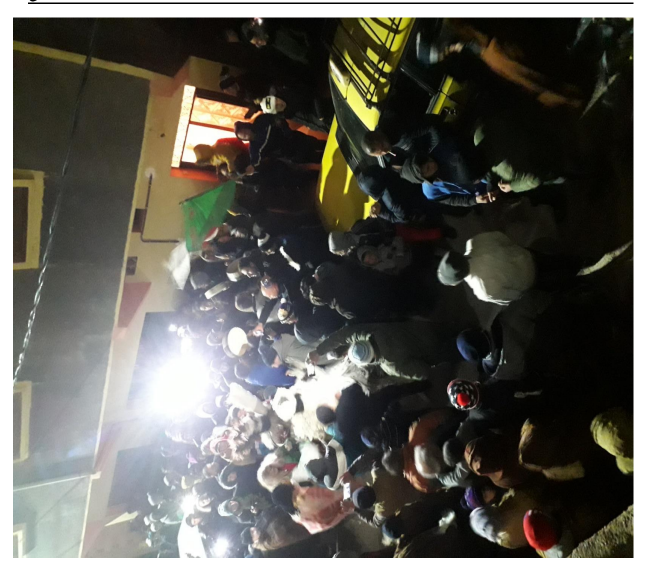


صورة ملحق رقم(21) صورة توضح مايعرف بخبيزات الناير والتي يتم توزيعها على الأطفال.



صورة ملحق رقم(22)

صورة توضح ضريح سيدي أحمد بمنطقة الخميس وهو مكان تجمع وإنطلاق موكب آيراد.



صورة ملحق رقم(23)

صورة تمثل تجمع الجمهور والمشاركين في كرنفال آيراد أمام أحد المنازل الأخذ صدقة آيراد.



صورة ملحق رقم(24) صورة تمثل تعدد شخصيات الآيراد(الأسد).



صورة ملحق رقم(25) صورة تمثل يداية إعلان الفرقة الموسيقية للعرض الآيرادي.

إن هذه الدراسة هي محاولة لرصد احتفالية الناير بين الماضي والحاضر (دراسة أنثروبولوجية لإحتفالية آيراد بمنطقة بني سنوس أنموذجا)، من خلال الكشف على جملة التغيرات والتحولات الإجتماعية والثقافية التي مست طقوس وممارسات الإحتفالية من خلال عقد مقارنة بين الماضي والحاضر لمعرفة التطورات التي عرفتها احتفالية الناير وكرنفال آيراد، وذلك للكشف عن أهم العوامل المؤثرة في هذا التحول، وتتبع مسار التغيير والتجديد في نمط الإحتفالية.

## <u>Résumé</u>

Cette étude est une tentative de suivi de la célébration d'Al Nair entre le passé et le présent (une étude anthropologique de la célébration Ayrad dans la région de Bani senus comme modèle), en révélant un certain nombre de changements et de transformations sociaux et culturels qui ont affecté les rituels et les pratiques à travers une comparaison entre le passé et le présent pour connaître les évolutions d'Al Nair et du carnaval Ayrad. Le but est de révéler les facteurs les plus importants influençant cette transformation, et de suivre le chemin du changement et du renouveau dans le style festif.

Mots clés: Ynaiyer -Ayred -Carnaval -Bani senus -Changement culturel.

## **Abstract**

This study is an attempt to monitor the celebration of Al-Nayer between the past and the present (an anthropological study of the festival of Irad in the Beni senus region as a model). It was done through the detection of a number of social and cultural changes and transformations that affected the rituals and practices of the celebration by making a comparison between the past and the present. To learn about the evolution of Al Nair and the Ayrad carnival. The goal is to reveal the most important factors influencing this transformation, and to follow the path of change and renewal in the festive style.

**<u>Key works:</u>** Ynaiyer -Ayrad -Carnival -Bani senus -Cultural change.