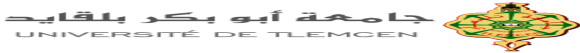
# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية والجمهورية التعليم العالي والبحث العلمي



كلية الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في اللغة والأدب العربي

تخصص: أدب عربي

### المسوضوع:

ثورة أبي نواس على المقدمة الطللية في الشعر العربي القديم

إشراف:

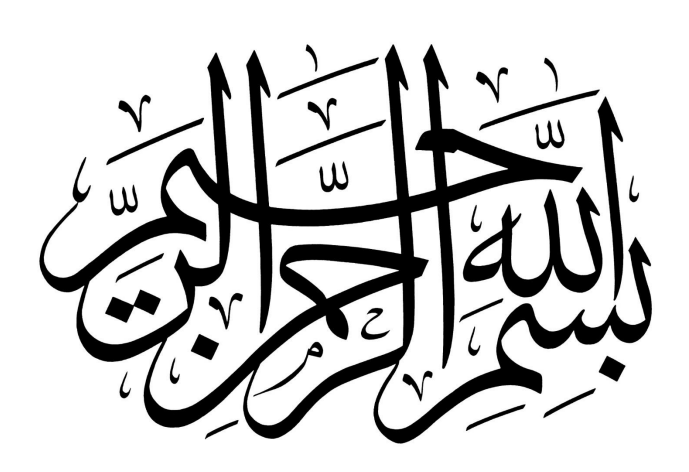
إعداد الطالب (ة):

أ.د/مهداوي محمد

هاشم إسمهان

| لجنة المناقشة |             |          |  |
|---------------|-------------|----------|--|
| رئيسا         | فار سي حسين | أ.ت.ع    |  |
| ممتحة         | رحماني ليلى | ع مناقشة |  |
| مشرفا مقررا   | مهداوي محمد | ا.ت.ع    |  |

العام الجامعي: 1438-2016/1439-2015



#### إهداء

قال تعالى بعد بسم الله الرحمن الرحيم : ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أُفٍّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾ صدق الله العظيم

إلى والدي ومثالي الأعلى في هذه الحياة ،وإلى والدتي الكريمة التي وهبتني الحنان والرعاية

مند الصّغر ، فاللهم اِحفضهما واِرعاهما وبارك لي فيهما .

إلى من تقاسمت معهم الحياة بحُلوها ومُرها إخوتي الثلاث : يوسف، فتحي ، إسماعيل

إلى عائلتي هاشم وَ وناس كبيرا وصغيرا ، فاللهم بارك فيهم، وإنعم عليهم بالتيسير في أمورهم .

إلى جميع صديقاتي دون استثناء، وإلى أفراد دفعتي وإلى اللذين ساعدوني من قريب أو بعيد ، فجزاكم الله ألف خير إلى كل هؤلاء أهدى ثمرة هذا الجهد المُتواضع.

#### شكر وتقدير

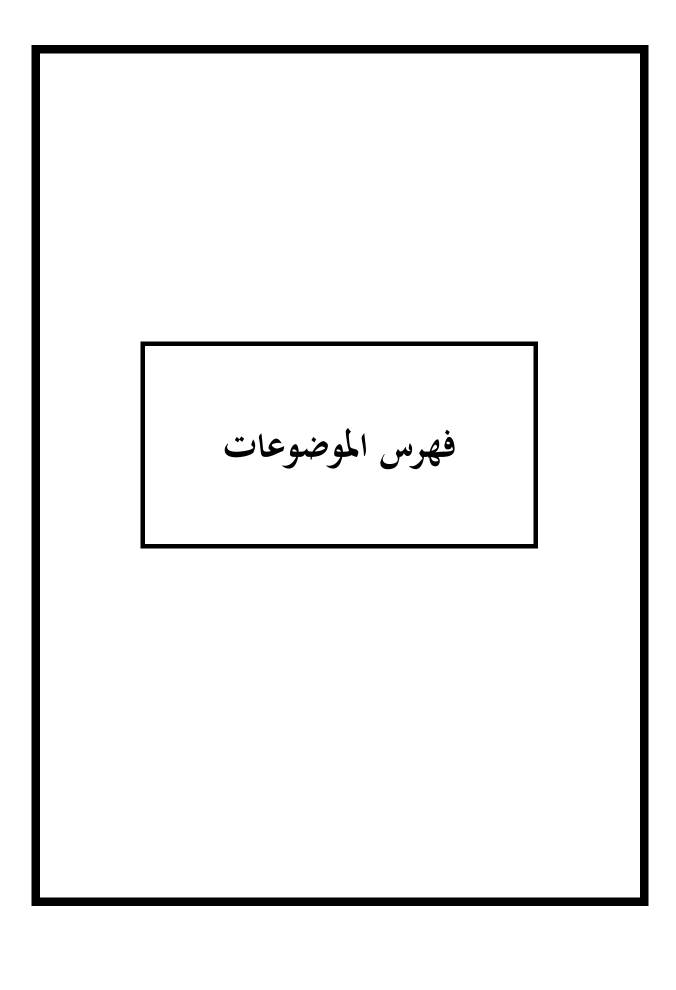
الحمد لله الذي علم بالقلم ، علم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على مُعلم البشر ، وعلى آله وصحبه أجمعين أما بعد : أولا قبل كل شيء ، أحمد الله سبحانه وتعالى ، هو مولاي سدد خطاي وأنار طريقي ووفقني في إنجاز هذا البحث . وأتقدم بالشكر الجزيل إلي أستاذي الدكتور مهداوي محمد، الذي تجشم عناء قراءة ومراجعة هذا البحث ،

و الذي حرص على أن يكون البحث بحتا أكاديميا في المستوى المطلوب، والذي لم يبخل عليا بتوجيهاته ، ونصائحه القيمة والثمينة، طوال مراحل إنجاز هذا البحث،

فكان نِعْمَ المُعلّم والمُوجّه ، ونِعْمَ القُدْوَة ، ومني إليك أستاذي ألف تحية، وألف شكر، وأطال الله في عمرك،

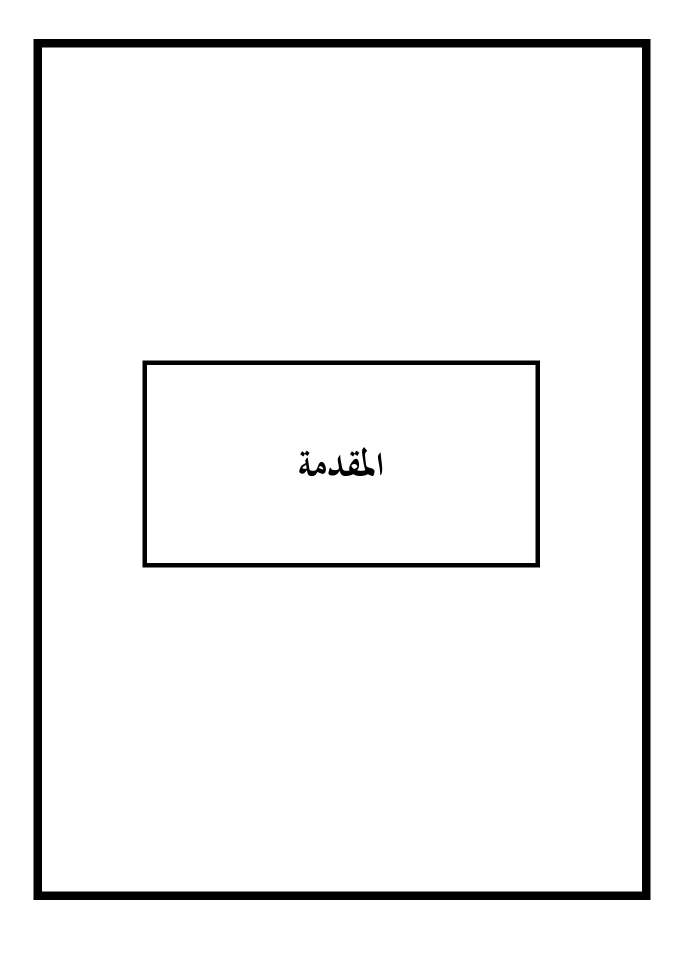
وإن كان لايُوفيك أي شكر حقك و فظلك كما أثني بالفضل على الأستاذين المناقشين ولهما كل الشكر والاحترام والتقدير .

> وأقدم كذلك شكري وإمتناني لكل من شجعني ودعمني ليتم هذا البحث فلكم جميعا كل الشّكر والتّقدير .



## الفهرس:

| اء .                                                                            | • الإهد       |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ر .                                                                             | • الشك        |
| لة                                                                              | • المقده      |
| ل : المقدمة الطللية ( 70–07                                                     | • المدخ       |
| ل الأول: نبذة عن حياة الشاعر أبي نواس $\dots$ نواس نبذة عن حياة الشاعر أبي نواس | • الفصا       |
| بحث الأول : مولده ونشأته                                                        | – الم         |
| بحث الثاني : آثاره                                                              | – الم         |
| بحث الثالث : رأي النقاد فيه                                                     | ـ الـ         |
| ل الثاني : الحياة السياسية والإجتماعية والفكرية في عهد أبي نواس( 32-49 ).       | • الفصا       |
| بحث الأول : الحياة السياسية                                                     | — ال <b>ا</b> |
| بحث الثاني : الحياة الإجتماعية ( 43–48 )                                        | – الم         |
| بحث الثالث : الحياة الفكرية                                                     | — ال <b>ا</b> |
| ل الثالث : المقدمة الخمرية                                                      | • الفصا       |
| بحث الأول : الخمرة في أشعار العرب                                               | ـ الـ         |
| بحث الثاني : موقف أبي نواس من المقدمة الطللية(58 –65 )                          | – الم         |
| بحث الثالث : النوازع التي أدت بأبي نواس إلى التخلي عن المقدمة الطللية.(66-72).  | – الم         |
| 74–73)                                                                          | • الخاتمة     |
| المصادر و المراجع                                                               | • قائمة       |
| ص .                                                                             | • الملخ       |
|                                                                                 |               |



الحمدُ لله حمداً طيباً كما ينبغي لجلال وجههِ ،و عظيم سُلطانه ، و الصّلاة والسلام على نبينا محمد خاتم الأنبياء و المرسلين ، و على آله وصحبه أجمعين ، أما بعد :

فلقد عاش الشّاعر أبو نواس في العصر العباسي الأول الممتد من 132هـ 232هـ، وسُمِّي هذا العصر بالعصر بالعصر الذهبي ، فتميّز هذا العصر بالإزدهار العلمي و الإقتصادي والتجاري ، و كذلك إزدهر فيه الأدب و الشّعر ازدهارا كبيراً ، فتفنّن الشعراء في أشعارهم و من بينهم الشّاعر النّواسي الذي ثار على المقدمة الطّللية ، و إستبدلها بالمقدمة الخمرية ،وهو بذلك أسس مذهباً فنياً مُبتكراً، لا يخضع لأية سُلطة، فرفع راية الشعر الخمري ، ثم خرج عن المألُوف ، و تجاوز النّسيب و الطلل لِيَخْلُصُ في بكاءه و حبه لخمرة عشقها حتى كادت أن تكون معبودته ، و لقد برع النواسي في شعر الخمرة و تقلّد الريادة و لُقِّب أبًا للخمريات و زعيمًا لها ، فتفن في وصفها ، و أكثرُ شعره يتحدث عنها .

و قد أثارت شخصية أبي نواس إهتمام الكثير من الباحثين و الدارسين و النقاد ، و استثارت إهتمامهم ، بوصف الشاعر عَلَماً للتمرّد و التّورة في عصره ، لذا تكمن أهميّة هذه الدّراسة في تفصيل جوانب ثورته على المقدمة في الشعر العربي القديم ، و دعمها بأشعارٍ نظمها الشاعرُ لأجلها ، و قد ارتأيت أن ينتظم عَقْدُ هذه الدّراسة على مقدمةٍ و تمهيدٍ ، و ثلاثة فصول ، و خاتمة .

حيث تحدّثتُ في التّمهيد عن المقدمة الطللية ، التي دَرَجَ الشُعراء في العصر الجاهلي على اِستهلال وبدء قصائدهم بالوقوف على الأطلال ، و البُكاء على الأحِبّة.

تناول الفصل الأول نبذة عن حياة الشاعر أبي نواس ، و إحتوى هذا الفصل على ثلاثة مباحث ، عرضت في الأوّل مولده و نشأته ، أما الثاني تحدثتُ فيه عن آثاره ، و الأخير تناولت فيه رأي النقاد فيه .

و في الفصل الثاني تحدّثت عن العصر الذي عاش فيه أبو نواس ، وكان هذا الفصل من ثلاثة مباحث ، عرضت في أوّلهِ الحياة السياسية ، و ثانيهِ الحياة الاجتماعية التي كان لها الأثر الكبير على أبي نواس ، أما الثالث : فتناولتُ فيه الحياة الفكرية .

أما الفصل الثالث: تحدّثت فيه عن المقدّمة الخمرية ، و إحتوى على ثلاثة مباحث ، الأول يتناول الخمرة في أشعار العرب بدءاً من العصر الجاهلي إلى العصر العباسي ، و في الثاني موقف أبي نواس من المقدمة الطللية ، أما الثالث الدوافع التي جعلته يتخلى عن هذه المقدمة و يستبدلها بالمقدمة الخمرية لنخرج بخاتمة في المطاف كحوصلة لبحثنا المتواضع .

و من بين هذه الأسباب التي جعلتني أختارُ هذا الموضوع هو حبُّ الإطلاع و الإكتشاف ضِفْ إلى ذلك ما تميزت به شخصية أبي نواس و أشعارهُ التي ما ترك غرضًا إلا وكتب فيه .

وكان ديوان أبي نواس ، وكتاب " أبو نواس بين العبث و الإغتراب و التمرد " لأحلام الزعيم ، وكتاب " أبو نواس التّحظي و الإلتزام " لعلي شلق ، و كتاب " مظاهر المجتمع و ملامح التجديد من خلال الشعر في العصر العباسي الأول " لمصطفى بيطام ، من أهم المصادر و المراجع التي استعنت بما لإتمام هذا البحث ، فضلا عن عدد من المذكرات.

و لا يفوتني التّنبية إلى بعض الصعوبات التي إعترضت طريقي و هو أمر طبيعي فلا يخلو أي بحثٍ من الصعوبات و العراقيل ، ومن بينها أنّني لم أجد بعض المصادر مثل كتاب " أخبار أبي نواس " لإبن منظور ، و كتاب "طبقات الشعراء " لابن معتز ، وكتاب "مختار الأغاني " لابن منظور ، التي لطالما صادفتها في هوامش المراجع التي استعنت بما في بحثي ، كذلك الإكتظاظ على مستوى المكتبات الجامعية ، و قِلة الكتب التي قلّما صادفتها متواجدة في رفوف المكتبة.

لقد اعتمدتُ في هذا البحث على المنهج التاريخي ، لرصد التغيير الذي طرأ على البني الاجتماعية ، و السياسية ، و الفكرية ، في العصر العباسي الأول ، بالإضافة إلى المنهج الوصفي للإجابة على الأسئلة المختلفة .

و ختام القول : أنّني إجتهدت ما إستطعت في هذا البحث ، و إن كان فيه بعض التقصير والنقص فذلك لضيق الوقت و الكمال لله وحده .

و أسأل الله عز وجل التوفيق في هذا العمل.

إسمهان هاشم

تلمسان يوم :30 أفريل 2017م.

| مدخل: المقدمة الطللية. |  |
|------------------------|--|
|                        |  |

استهلَ جُلُّ الشعراء القدامي قصائدهم بالوُقوف على الأطلال، و البكاء على الديار، ووصفها،

لأسِيمًا الشعراء الجاهليون، فجعلوا من ذلك قاعدةً حتميةً لايخرجون عليها إلا نادرًا ،فإفتتحوا قصائدهم بالتغزل بالمحبوبة، و الوقوف على الديار و البكاء عليها ، فكان الغرض من القصيدة التغزل و الوقوف على الأطلال، لكن الغرضين مستقلان عن بعضهما البعض، و لعل السر الدفينَ في نشأة هذا الشعر هو الحنين الذي شَعَر به الشاعر في دار محبوبته بعد أن خلت هذه الدارُ منها، فوصفوا بقاياها، ثم وصفوا أحوالهم النفسية بعد الوقوف فيها، وبكوا بعد ذلك واستشعروا الحزن و الكآبة، هكذا ألف وسار شعراء الجاهلية على هذا النمط البنائي والشكلي للقصيدة العربية في ذلك الوقت .

ولعل أول من كتب على هذا المنوال هو الشاعر الجاهلي امرؤ القيس، لكن هناك من يرى أن النشأة الأولى لشعر الأطلال لم تكن على يده بل كانت على يد شعراء آخرين "يقول ابن سلام الجُمحي في كتابه \*طبقات الشعراء\* على لسان من يُقدمون امرؤ القيس على غيره من الشعراء، فإحتج لإمرئ القيس من يُقدمه، فقال : ماقال ما لم يُقولوا "أي الشعراء" ولكنه سبق العرب إلى أشياء ابتدعها ، استحسنها العرب ، واتبعته فيها الشعراء منها : استيقاف صحبه ، و البكاء في الديار ، ورقة النسيب..."1.

"ونفهم من كلام ابن سلام أن امرؤ القيس هو الذي اِبتدع شعر الوُقوف على الأطلال ، ولكن ابن سلام نفسه يشك في هده الدعوى ويَستدلُ على صحة شكه بقول امرؤ القيس نفسه:

# "عُوجًاعَلَى الطَّلَلِ الْمُحِيلِ لَعَلَّنَا نَبْكِي الدِيَارَ كَمَا بَكَى ابنُ حَذَامِ"

ونرى أن امرؤُ القيس نفسه قد اعترف بأن شاعرًا قبله قد سبقهُ إلى بكاء الأطلال ، ويقول الرُواة بأن هذا الشاعر من طَيئ ، ولكنهم لا يعرفون إسمهُ ولا العصر الذي عاش فيه". 2

<sup>.</sup> 11 شعر الوقوف على الأطلال من الجاهلية إلى نحاية القرن الثالث، دراسة تحليلية ، د.عزة حسن ، دمشق سنة 1978 ص $^{11}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص11.

وهنا نطرح سؤالاً ونقول: هل شعر الأطلال كان على يدِ امرؤ القيس ؟ أم أن هذا الشاعر هو الذي ابتدع فيه ،وجعله شعرًا قائمًا بذاته ،وطريقة جديدة إبتدأ بما الشعراء الذين جاؤوا بعده قصائدهم؟ .

"إذا بحثنا في الموضوع من وجه آخر ، وذلك أننا إذا قرأنا شعر امرئ القيس وغيره من شعراء عصره نجد شعر الأطلال عندهم تاما ناضجًا ، مُؤتلف الأجزاء في ألفاضه ومعانيه ، وكُلُ ذلك يُوحي إلينا أن شعر الأطلال عند امرؤ القيس و أصحابه كان نتيجة تطور طويل، في طريقة طويلة ، قطعها هذا الشعر في تطوره و تغيره و تكامله ،خلال عصور سابقة لعصر امرؤ القيس و أصحابه ."1

وللإجابة على الشؤال الذي طرحناه سابقاً نقول: "أن امراً القيس إن لم يكن هو الذي فتح هذا الباب، وسبق غيره من الشعراء إلى الوقوف على الأطلال، و البكاء في الديار، فلا يبعد عندنا أن يكون هو الذي أكثر من هذا البكاء في قصائده، وأطال فيه، وصرف القول فيه على فنون كثيرة، وأثنى فيه بأكثر معانيه، حتى صار بعض الرواة ومن إتبعهم من الأدباء و النقاد العرب القدامى، يُنسبون إليه إختراع هذا الفن والنتيجة أن امراً القيس قد جرد شعر الوقوف على الأطلال، وأطال فيه، وزاد في معانيه وصوره."

إن شعر الأطلال جاء نتيجة الذكريات التي كانت مدفونة في أعماق الشعراء ، فكانوا ينسونها حينًا ، ولكن يعودون لتذكرها حينًا آخر، لا سيما إذا مروا بآثار ديار محبوباتهم ، فيبكون بألم وحسرة و بحُرقة على أيام ذهبت و لن تعود، فأنتجوا لنا شعراً خِصبًا يُعبر عن تجاربهم وإنفعالاتهم الصادقة بتعبير بسيطٍ و واضح دون تكلف ولا تصنع ، فسميت بالمقدمات الطللية التي سار على منوالهم كثير من شعراء تلك الحقبة .

<sup>12</sup>المرجع نفسه ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص12

فالشاعر امرؤ القيس نظم قصيدته المشهورة التي سميت بالمعلقة فوقف طويلاً على الديار و بكى عليها يقول:

بِسِقْطِ اللِّوَى بَيْنَ الدَّخُولِ فَحَوْمَلِ
لِمَا نَسَجَتْهَا مِنْ جَنُوبٍ وَشَمْ أَلِ
كَسَاهَا الصَّبَا سُحْقَ المَلاَء المُذِيّلِ
كَسَاهَا الصَّبَا سُحْقَ المَلاَء المُذِيّلِ
وَ قَيْعَانِهَا كَأَنَّهُ حُبُّ فَلْفُ لِللَّاء المُذِيّلِ
لَدَى شُمُرَاتِ الحَيّ نَاقِفُ حَنْطَلِ
لَدَى شُمُرَاتِ الحَيّ نَاقِفُ مَنْطَلِ
لَدَى شُمُرَاتِ الحَيّ نَاقِفُ مَنْطَلِ
لَا قَلُونُ لَا تَقْلُلُ اللَيْوْمَ أَقْبَلِ

"قِفَا نَبْكِ مِنْ ذِكْرَى حَبِيبٍ ومَنْزِلِ فَتُوضِحَ فَالْمِقْرَاةِ لَمْ يَعْفُ رَسْمُهَا وَخَاءً تَسِيحُ الرِّيحُ فِي جَنَبَاتِهَا تَرَى بَعَرَ الصِّيرَانِ فِي عَرَصَاتِهَا تَرَى بَعَرَ الصِّيرَانِ فِي عَرَصَاتِهَا كَانِي غَدَاةُ البَيْنِ يَوْمَ تَحَمَّلُوا كَانِي غَدَاةُ البَيْنِ يَوْمَ تَحَمَّلُوا وُقُوفًا هِمَا صَحْبِي عَلَي مَطَيَّهُمْ فَقُوفًا هِمَا صَحْبِي عَلَي مَطَيَّهُمْ فَقُدَعْ عَنْكَ شَيْئًا قَدْ مَضَى لِسَبِيلِهِ فَقَدْمُ عَنْكَ شَيْئًا قَدْ مَضَى لِسَبِيلِهِ فَقَدْمُ كَمَّ الْحَدَى الْمَا تَرَدَدَتْ وَقَفْتُ هِمَا حَتَى إِذَا مَا تَرَدَدَتْ

يَستهل هنا الشاعر قصيدته بالوقوف على الطلل ، فيُنادي على صاحبيه بأن يساعداه ويعينانه على البكاء عند تذكر حبيب فارقه ومنزل خرج منه ، إذ أن آثار هذه الديار مازالت باقية ،ولم تندثر و مازالت الرسومات عالقة على جدارتها ، حتى أن هذه الديار عندما خلت من أهلها سكنتها ظباءً شديدة البياض، فتراها تتجول في فناء الدار، فبكى هذه الآثار بحرقة و شوق.

" فنالت معلقته شهرة لم تتمتع بها سائر القصائد الجاهلية ، وبها ضُرب المثل فقيل: "أشهر من قفا نبك" أما دوافع نظمها فهي حبه لإبنة عمه عنيزة، أو فاطمة، وقد خرج في نزهة إلى "دار جلجل " حيث كانت عنيزة وصواحبها ، فذبح لهن ناقته وأقام معهن " يوما صالحا"، يبدأ الشاعر قصيدته

ديوان إمرئ القيس ، ضبطه و صَحَّحَهُ الأستاذ مصطفى عبد الشافي ، دار الكتب العلمية بيروت ،لبنان ، ط 5 ، ص 0 – 111 .

بالوقوف على الأطلال، و يتأسف على فراق الأحبة وهو استهلال سار عليه معظم الشعراء ، ثم يتذكر أيامه مع من أحب ، ولا سيما يوم دارة جلجل ، وتقتصر سائر أقسام القصيدة على الوصف فيصف الليل و الوادي المقفر إلا من عواء الذئب ، كما يصف الفرس في سرعة جريه والصيد والبرق والسَيل، وتقعُ معلقتهُ في حدود الثمانين بيتاً من الشعر ".1

وممن سار على مِنوال امرئ القيس طرفة بن العبد في معلقته فيقول:

تلُوحُ كَبَاقِي الوَشْمِ فِي ظَاهِرِاليَـدِ "لِخَوْلَةَ أَطْلالٌ بِبُرْقَةِ ثَهْمَدِ يَقُوْلُوْنَ لاتَمْلِكْ أَسِيَ وتَجَلَّدِ وُقُوْفاً هِاصَحْبِي عَليَّ مَطِيَّهُمْ كَأنَّ حُدُوجَ الْمَالِكِيَّةِ غُدْوَةً خَلاَيًا سَفِيْن بِالنَّوَاصِفِ مِنْ دَدِ عَدُولِيَّةٌ أَوْ مِنْ سَفِيْنِ إِبْنِ يَامِنِ يجُوْرُ كِمَا الْمَلاَّحُ طَوْراًويَهْتَــدِي كَمَاقَسَمَ التُّرْبَ الْمُفَايِلُ بِاليَـــــدِ يَشُقُّ حُبَابَ الْمَاءِ حَيْزُومُهَا كِمَا وِفِي الحَي أَحْوَى يُنْفُضُ المُرْدَشَادِنُ خَذُولٌ تُرَاعِي رَبْرَبً كِعَمِيْلَةٍ تَخَلَّلَ حُرَّ الرَّمْلِ دِعْص لَهُ نَـــــدِ<sup>2</sup> وتَبْتسِمُ عَنْ أَلْمُ كَأَنَّ مُنَوَّراً

"فمُعلقة طرفة من المطولات التي يتجاوز عدد أبياتها المائة ، وقد إهتم بما الأدباء و اللغويون ، وشرحها الزوزي مع سائر المعلقات ، وهي كسائر الشعر الجاهلي ، لا تؤلف وحدة موضوعية بل هي موضوعات متنوعة نظمت في ظروف مختلفة ، فيبدأها بوصف أطلال خولة ، ثم ينتقل إلى وصف

 $^{2}$ ديوان طرفة بن العبد البكري، شرحة الأديب يوسف الأعلم الشنتمري ، طُبِعَ بمطبع برطوند، مدينة شالون، ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> موسوعة الحضارة العربية ، العصر الجاهلي ، بطرس البستاني ، ط 1 ، سنة 2005 ،ص 11-120 .

مدخل: المقدمة الطللية

ناقته ، فإلى طرق معيشته وكرمه ، ويعمد على عِتاب أقربائه ، وإلى وصف شجاعته ، ويأتي على ذكر الموت في أماكن متفرقة من المعلقة ،و يُعطى بعض الحِكم و الآراء في الحياة و الموت ". أ

يقول زهير بن أبي سُلْمَى المزَيُّ في معلقته:

بِحَوْمَانَةِ الدُرَّحِ فَالمُتَّمَّلَ مِعْصَتِمِ مَرَاجِيْعُ وَشْمٍ فِي نَوَاشِرِ مِعْصَتِمِ وَأَطْلاؤُهَا يَنْهَضْنَ مِنْ كُلِّ مَجْثَمِ فَأَطْلاؤُهَا يَنْهَضْنَ مِنْ كُلِّ مَجْثَمِ فَلاَياً عَرَفْتُ الدَّارَ بَعْدَ تَوَهُّ مِ فَلاَياً عَرَفْتُ الدَّارَ بَعْدَ تَوَهُّ مِ فَلاَياً عَرَفْتُ الدَّارَ بَعْدَ تَوَهُّ مِ فَلَوْياً كَجِذْمِ الحَوْضِ لَمْ يَتَثَلَّ مِ وَنُوْياً كَجِذْمِ الحَوْضِ لَمْ يَتَثَلَّ مِ الْأَنْعِمْ صَبَاحاً أَيُّهَا الرَّبْعُ وَاسْلَمِ تَحَمَّلْنَ بِالْعَلْيَاءِ مِنْ فَوْقِ جُرْثُ مِ وَاسْلَمِ وَرَادَ حَوَاشِيها مُشَاكِهَةُ السَدَم "2 وَرَادَ حَوَاشِيها مُشَاكِهةُ السَدَم "2

"أَمِنْ أُمِّ أَوْفَ دِمْنَةٌ لَمْ تَكَلَّمِ
وَدَارٌ لَهَا بِالرَّقْمَتَيْنِ كَأَهَّا
هِالعِيْنُ وَالأَرْامُ يَمْشِينَ خِلْفَةً
وَقَفْتُ هِا مِنْ بَعْدِعِشْرِينَ حِجَّةً
وَقَفْتُ هِا مِنْ بَعْدِعِشْرِينَ حِجَّةً
أَثَافِيَ سُفْعاً فِي مُعَرَّسِ مِرْجَلِ
فَلَمَّا عَرَفْتُ الدَّارَ قُلْتُ لِرَبْعِهَا
فَلَمَّا عَرَفْتُ الدَّارَ قُلْتُ لِرَبْعِهَا
تَبَصَّرْ خَلِيْلِي هَلْ تَرَى مِنْ ظَعَائِنِ
عَلَوْنَ بِأَغْاطٍ عُتَّاقٍ وَكِلَّةِ

\*فالشاعر زهير بن أبي سلمى سار على منوال الشعراء الذين سبقوه بالوقوف على الأطلال ،فذكر منازل حبيبته المكناة بأم أوفى دمنة، فهذه الآثار لا تجيبه ، فهو لبعد عهده عنها لم يعرف هذه الديار فلقد تغيرت ، ثم ذكر حارتان إحداهما قريبة من البصرة و الأخرى قريبة من المدينة، ثم شبه رسوم دارها بوشم في المعصم ، ثم يقول بما العين و الأرام أي بما البقر الواسعات العيون الظباء الخالصة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> موسوعة الحضارة العربية ، العصر الجاهلي, بطرس البستاني ص123-124

<sup>2</sup> ديون زهير بن أبي سلمي المزني ، شرح يوسف الأعلم الشَّنتمري ، مطبعة الخميدية ، المصرية ، ط1 ،ص 4،3،2 .

البياض يمشين بها ، ثم ينهض أولادها ليرضعن من أمهاتها ، فقد رجع بعض مضي عشرين سنة ولم يعرف هذه الآثار إلا بعد مشقة وجهد فهو عرف الحجارة السوداء التي كانت تُنصب عليها القدر ، وكذلك عرف نحيراً كان حول منزل أم أوفي وهذه الأشياء هي التي دلته على أن هذه الدار هي دار أم أوفي فوقف بما فقال لهل محييا وداعيا لها طاب عيشك في صباحك وسلمت ، ثم يقول لخليله : أنظر يا خليلي لترى الأرض العالية من فوق هذا الماء نساء في هوادج على الإبل؟ ثم يضيف بأن مر بهذه الآثار في أشهر الحل وأشهر الحرم"1.

وخلال دراستنا لبعض الأبيات الأولى لمعلقات امرئ القيس ، وطرفة بن العبد و زهير ابن أبي سلمى نلاحظ بأنهم ساروا على منوال واحد في قصائدهم فإبتدءوا قصائدهم " بسؤال الديار وتكليمها واستعجامها عن الجواب ، ووصف الديار ووصف بقاياها ، تخريب الديار ، الحيوان الذي يألف الديار بعد خلائها ، حالة الشاعر النفسية حين الوقوف على الديار ."<sup>2</sup>

"ونرى أن المقدمات جميعا لا تعدو أن تكون ذكريات وضرباً من الحنين إلى الماضي و النزاع إليه، فإن الشعراء دائما يرتدون بأبصارهم و أنظارهم إلى الوراء ، إلى أغلى جزء مضى وإنقضى من حياتهم، يوم أن كانوا في ميعة الصبا وريعان الشباب ، لاهَمَ هُمُ ولا شيء يشغلهم سوى العُكوف على اللهو و المتعة، وهو جزء زاخر بالذكريات ، ذكريات الحب و أيامه الحالية ، تلك الأيام التي قضوها مع لذاتهم من الفتيات الغريرات الفاتنات ، و ذكريات الشباب بما فيه من فتوة و فروسية ، فعلى سبيل المثال في المقدمة الطللية كان الشاعر يقف عند معاهد صاحبته ،فيراها أثارًا داثرة ، ومعالم دراسية ، فقد بدلت من الحياة مونًا ، ومن الحركة سكونًا ، ومن الإنسان حيوانًا لم يبق منها سوى النُؤى و

 $<sup>^{2}</sup>$  موسوعة الحضارة العربية ، العصر الجاهلي ، بطرس البستاني ، ص $^{2}$ 

الأثافي و الرماد و الأعواد و الأوتاد، وتتراءى له بإزاء هذا المنظر الموحش مواكب حبه ، وذكريات شبابه ، فيتألم لضياعها ، ويبكي على فقدانها "1.

نستخلص من خلال دراستنا لشعر الوقوف على الأطلال ، أنه بَرْغ وتطور في العصر الجاهلي، فنظم فيه كثير من الشعراء ، لكن هذا الشعر لم يقتصر على عصر واحد بل تعدى ذلك إلى العصر الإسلامي و العصر الأموي ،إلى أن وصل إلى العصر العباسي ، هكذا ظل الشعر الطللي حيًا في الشعر العربي خلال مختلف العصور، لكن الشعر الطللي تطور في العصور الأخرى تطوراً مُغايرًا عما أَلِفْنَاهُ في العصر الجاهلي ، فهناك كثير من الشعراء صرفوا النظر عن المقدمة الطللية التي كان لا بد لكل شاعر أن يبدأ قصائده بها، فنظموا قصائد في الغزل وفي الفخر و الهجاء و الخمر ، نظرا لإختلاف الحياة الأدبية من عصر إلى آخر ، وكذلك إلى إختلاف طرائق تفكير الناس ، وبذلك تطورت أغراض الشعر المعروفة إلى أغراض أخرى ، ولعل أكثر العصور التي طرأ عليها هذا التغيير هو العصر العباسي ، ولعل زعيم هذا المذهب هو الشاعر أبو نواس ،فهو الذي برز في هذا العصر على غرار كثير من الشعراء ، وهو الذي ثار عل المقدمة الطللية واستبدلها بالمقدمة الخمرية ، وأول شيء يتبادرُ إلى أذهاننا من هو هذا الشاعر ؟ وماهي الأسباب والدوافع التي جعلته يَثُور على هذه المقدمة ؟ وماذا نقصد بالمقدمة الخمرية؟ هذا ما سنحاول الإجابة عليه في هذا الطرح.

. مقدمة القصيدة العربية في الشعر الجاهلي ،د. حسين عطوان ، دار المعارف بمصر ص $^{229}$ .

الفصل الأول: نبذة عن حياة الشاعر أبي نواس

المبحث الأوّل: مولده ونشأته.

المبحث الثاني: آثاره.

المبحث الثالث: رأي النقاد فيه.

"تُعتبرُ شخصية أبي نواس من أشهر الشخصيات في الفترة العباسية ، لما أحاط بما من أطوار، أخبار وقصص ضرب بعضها في آفاق الخيال بحيث جعلت من صاحبها شخصية أسطورية" أخبار وقصص

"لقد كان أبو نواس ظاهرة مثيرة غير عابئ بمجتمعه خُلقا ، أو سُلوكًا ، أو دينا ،أو تقليدا ،ولم يحفل بأية قيمة متوارثة، و لا بأي أسلوب سَوِي من أساليب الحياة الإجتماعية التي قد يَشُد أفراد من المجتمع عن بعضها و لكنهم لا ينكرونها جميعا و لا يطرحونها جملة وراء ظهرهم"2.

"إن أبا نواس شاعر مجيدٌ ما في ذلك شك، و لكن شهرته لم تنجم عن كونه شاعرا فريدا، بل ذاعتْ وعاشت لغرابةِ شخصيةِ صاحبها و سلوكه. فمن هو أبو نواس ؟ وأين ولد؟ و كيف نشأ؟ وماذا حصل من علم؟"3.

"إنه الحسن بن هانئ بن الصباح مولى الجراح الحكمي وكنيته أبو علي ، وشهرته أبو نواس ، أطلقها عليه وهو صبي رجل من جيرانه بالبصرة لخصلة من الشعر كانت تنداح مهتزة على مقدمة رأسه ،وأما هانئ أبوه فقد كان من جند مروان بن محمد المقيمين بالأهواز، ومن ثم فإن الرأي الذي يقول بأن أبا نواس ولد بالأهواز أقرب إلى الصحة من ذلك الذي يقول أنه ولد بالبصرة ، فأبو نواس و لد بالأهواز حوالي سنة 146ه على أرجح الروايات ، ومن الألقاب التي لحقت بأبي نواس لقب الحكمي نسبة إلى الجراح الحكمي مولى جده"4.

"....مات أبوه وهو طفل ، فإنتقلت به أمه إلى البصرة وله من العمر سنتان ، فنشأ هناك ، ولما شَبَ سَلمته إلى عطار يبري عود البخور ، ولكن نفسه ما كانت ترضى هده الصنعة ، وبما نزوعٌ شديد إلى الأدب ، فكان لا يفتر عن مخالطة أهل المسجد و الأدباء الجَّان، و أخد يترددُ على باب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الشعر و الشعراء في العصر العباسي ،د.مصطفى الشكعة، دار النشر : دار العلم للملايين ، ط 06-سنة 1986م ، رقم الكتاب 572.ص271.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{271}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  المرجع نفسه ، $^{272}$ .

مولده ونشأته المبحث الأول:

أبي عمر و بن العلاء ، وكان الرواة والشعراء يجتمعون عنده فإتصل بمم ،وهو في العقد الأول من عمره ، فإكتسب منهم أدباً وعلمًا ، ولكنهم أضروا بأخلاقه ، فتهتك صبيًا .

ولم يكن له من بسطة العيش ما يَقِيه الحاجة فيصُونُ ماء وجهه ، فكان أصحاب المجون إذا أرادوا الخروج إلى زهة ، اِستأجروهُ بدينار ، فيحمل لهم أدواتهم و يبقى معهم حتى يعودوا ، و كأن الأقدار أبَتْ إلى أن تُذيقه كأس الأدناس حتى الثمالة ، فأرسلت إليه وإلى ابن الحباب الأسدي الشاعر الكوفي الخليع ، فلَقِيهُ عند العطار يَبْري العُود ، فَافتتنَ به ، وأُعجبه ذكاءه و أدبه ، فحمله إلى الكوفة، وعُنيَ بتخريجه في الشعر ، فأدَبَهُ بأدبهِ ، و حَلقهُ بأخلاقهِ، و عرفهُ بأصحابه المجان ،فأصبح لا يطيبُ له إلا الاجتماع بهم ، وفيهم أمثال مطيع بن إياس ، وحماد عجرد ، ويحيى بن زياد ، وحسبك  $^{1}$ بهم من عصابة السوء $^{1}$ .

قدم أبو نواس بغداد وسِنُهُ أرْبتَ على الثلاثين ، ومقاليدُ الخِلافة في يدي هارون الرشيد ، فأُتيحَ له أن يتصل به ، فقربه الرشيد و أحبه و أنعم عليه، وتغاضى عن فسقه وسكره وإستهزائه بأحكام الدين ، وعفا عنهُ مرارًا وأطلقه من سجنهِ ، فقد كان الرشيد شديد الحرص على وقار الخلافة ، شديد الحفاظ على تقاليد الدين ، ولا سيما أمام الرعية ، فلم يَرَ من الحِكمةِ أن يجعل الشاعر الخليع مختصا بقصره، لذلك لم يَحْظَ أبو نواس الخطوة التي تأملها عند الرشيد ، فتفرغ لمصاحبة المجان ، فكانوا يجتمعون على الصراة أو في سوق الكَرَحْ أو في روضة أو في منزل ، فيتذاكرون الشعر ويشربون الخمر، ويستمتعون بأنواع الملذات التي ألفتها أذواقهم ، فما يتركون محرما إلا و إتفقوا على إتيانه غير متورعين ولا مستحيين ، وأشهر أصدقائه الخلعاء في بغداد : داوود بن رزين الواسطى ، والحسين بن الضحاك الأشقر الخليع ، والفضل الرقاشي ، وعمرو الوراق، والحسين الخياط ، وعنان جارية الناطفي، وإسماعيل القراطسي .... "2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أدباء العرب في الأعصر العباسية "حياتمم، أثارهم، نقد أثارهم بطرس البستاني، ط. جديدة–دار نظير عبود.توزيع دار الجيل-بيروت–ص62–61.  $^{2}$  المرجع نفسه ،ص62–63.

"عرف أبو نواس أولاد الخلفاء مند قدومه بغداد وهو شابٌ ، فنادم أولا أولاد المهدي و لازمهم ، فلم يُلق مع أحد من الناس غيرهم ،ثم نادم القاسم بن الرشيد ، ولكنه لم يلبث أن فارقه ، وتقرب من أخيه الأمين ، وكان يومئذ صبيًا يدرس النحو و اللغة على الكسائي ،وزاده إتصالا بولي العهد ابن الرشيد الكسائي أن يُحضر أبا نواس لينشد الأمين الشعر النادر ، ويعلمهُ الغريب ،فلزمه شاعرنا ولم يفارقهُ ، وراقت الأمين صحبة أبي نواس ، فاتخذهُ نديمًا ، وشاطرهُ اللهو و المجون، فإنحطت أخلاقه في صباه ، وكان إنغماسه في العبث و الفسوق من الأسباب التي أضاعت ملكه ، ولما بُويعَ بالخلافة بعد أبيه ، جعل الشاعر في بطانته ، فكان أَلْزَمَ له من ظِلِهِ، ولا رَيْبَ أن خلافة الأمين كانت أسعد أيام أبي نواس ، وإن لم يُطل عهدها أكثر من خمس سنوات . وخمس سنوات شيءٌ يذكر في عمر الشاعر المتنعم ، على أنها لم تحل بعض الأحيان من تنغيص إذا كان الخليفة يضطر إلى حبسه على أعين الناس حين يتهم لديه بالكفر و الفجور والمجاهرة بشرب الخمر ، وأحلف عليه بالتشديد يوم أعصوا صب الشر بينه و بين أخيه المأمون، وكان ذو الرئاستين في خرسان يخطب بمساوئ الأمين، وقد أُعَدَ رجلا يحفظ شعر أبي نواس ، فإذا إنعقد المجلس قام فذكر الأمين وقال :" ومن جلسائه رجل ماجنٌ ، كافر مستهزئٌ ، متهكم فيقول كذا وكذا "، وينشد من قبائح شعره ، ويذكر أهل العراق فيقول: " أهل فسق و فجور ، وخمور وماخور " ويلعنهم من يحضر من أهل خرسان.

كان للأمين عيون في خرسان ، فكتبوا إليه يخبرونه بالأمر، فجزع له و تَوَعد أبا نواس ، وحرم عليه شرب الخمر ، وذكرها في شعره . فكان صاحبنا يتألم من هذا المنع ، فيُطيعُ مكرهًا ، لا خوفا من غضب الأمين و بطشه ، وإنما حُبًا له وحفاظا على سمعته ، وربما مرت به ساعات فما يستطيع عن الخمر صبرًا ، فيشربها غير مُبالٍ ، ويسبُ الأمين ويهزأ به و الأمين يتغاضى عنه ولا يُطيق أن يؤديه ، ورُمي مرة بالثنوية و شهد عليه عدة نفر ، فأمر به الأمين إلى السجن ، فتذمر أبو نواس وشكا به وإستنجد بالمأمون إذ يقول:

عَنى ، فَمَنْ لِي اليَوْمَ بِالْمَأْمُونِ"

"أَمَا الأمينُ فَلَسْتُ ارجُوا دَفْعَهُ

وكان المأمون يودُّ أن يرى عنده شاعرا كأبي نواس، فلما بلغه اِستنجاده به قال: " والله لئن لحقته لأغْنَيْنَهُ عني لا يؤْملهُ" ،على أن الشاعر لم يشأ أن يترك الأمين مع ما لقي منه في آخر عهده، وكان

من حقه أن يُناصر المأمون لو جارى نزعته الشُعوبية وميلهُ إلى الفُرس ،و الشعوبية و الفرس منهم ، يظاهرون المأمون ،ولكنه آثر البقاء مع الأمين لأسباب منها : أنه كان يُجبهُ وتلذَ لهُ معاشرتهُ ومنادمتهُ، فلا طاقة له بالإبتعاد عنه . ومنها أن له من الدالة عليه مالا يأمل أن ينال مثله عن المأمون و منها أن أهل خرسان شِيعِيُونَ يُشدِدُونَ في أمر الغفران كأصحاب الإعتزال ،وكان أبو نواس عظيم الإتكال على عفو الله ، ففضل عليهم أهل السنة لأنهم لا يحظرون العفو على مسلم إرتكب الكبيرة ، إذا خرج من الدنيا على غير توبة ، بل يجعلون حكمه عند الله ، فإما أن يغفر له برحمته ، وإما أن يشفع به النبي إذ قال " شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي " و إما أن يُعذبهُ بمقدار جُرمهِ ثم يدخِلهُ الجنة برحمته ، ولا يجوز أن يخلد في النَّار مع الكفار "1.

"لما قُتِلَ الأمين وظفر المأمون بالخلافة ، أصاب أبا نواس شيء من الجزع و القنوط ،و تنكر له الدهر فتبرم بالحياة وَسئِمَ ملاذها و غرورها ، و أبى أن يتقرب من المأمون أو يمدحه ، وكان المأمون قد جعل مقر الخلافة في خراسان ، ولبث هناك نحوا من ستة سنوات حتى إستب له الأمر في بغداد فإنتقل إليها . وكان بوسع الشاعر أن يتصل به و يستميله بالمدح ، ولكن اليأس الذي ساوره بعد مقتل الأمين ، جعله يزهد في حياة الدنيا وتراءى له شبح الموت فراعه، و أحس أن قواه تحطمت من كثرة فسوقه ، واستهثاره ، ففزع إلى ربه يستغفره ، وأقلع عن المجون و شرب الخمر ،و تنسك حتى هلك و هو على أشد ما يكون من الندم ،وكانت وفاته في بغداد وله من العمر نحو أربع وخمسين من ودفن في مقابر الشونيزي"2.

 $^{1}$  المرجع نفسه ، $^{0}$ 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ،ص66-67.

"رغب أبو نواس في العِلْم و الأدب مند صباه، فقرأ القرآن على يعقوب الحضرمي حتى حذقه. فقال له يعقوب: إذهب فأنت أقرأ أهل البصرة " وجلس إلى الناشئ الراوية فقرأ عليه شعر ذي الرمة. وإختلف إلى كثير من العلماء و الأدباء، وكان والبة بن الحباب أكثر أساتذته تخريجا له، وجلس في البصرة بعد تبديه إلى أبي عبيدة يأخذ عنه أخبار العرب و أيامها، وإلى خلف الأحمر يسأله عن الشعر ومعانيه، وإلى أبي زيد الأنصاري يكتب عنه الغريب من الألفاظ، ثم نظر في بحر سيبويه، ثم طلب الحديث، فأخذه عن عبد الواحد بن زياد العبدي، و يحيى القطان، وأزهر السمان و غيرهم من كبار محدثي البصرة. ولم يتخلف عن أحد منهم حتى برع في كل علم طلبه، فإذا هو راوية للشعر، واسع الرواية، يحفظ الأحاديث بالإسناد، محكم القول، عالم باللغة، مطلع على الحكمة الهندية واليونانية، حتى قال فيه بعض من شاهدوه: "كان أقل ما في أبي نواس قول الشعر" يريدون بذلك تفوقه في علوم عصره.

قال إسماعيل بن نُوبَخْتَ: " ما رأيت أوسع علمًا من أبي نواس و لا أحفظ منه مع قلة كتبه ، ولقد فتشنا منزله بعد موته فما وجدنا له إلا قِمَطْرًا فيه كتاب مشتمل على نحو وغريب لا غير"1.

" وصف ابن منظور أبا نواس فقال: "كان حسن الوجه، رقيق اللون، حلو الشمائل، ناعم الجسم، ، عظيم الرأس، شَعرهُ منسدلٌ على وجهه وقفاه دائما، وكان ألثغ بالراء يجعلها غِيًنا، وكان نحيفا و في حلقه بحةٌ لا تفارقه "، وكان إلى ذلك رقيق الطبع، ظريف النكتة، خفيف الظل، شديد السخر و الإستهزاء، ماجنا لا يُبالي ما يقول وما يفعل، وقد يتزيأُ بزي الزُهاد ليتوصل إلى فاحشة يرتكبها، أو معصية يقترفُها، وكان يؤثر المجاهرة بفجوره وسكره، ويكره التستر و المتسترين، وصراحته جعلته لا يحفل بأقوال الناس فيه و لا يخجل من التحدث بتعهره، وكان كريمًا متلافًا لا يذخر للغد ما يكسبه في يومه يقول:

لا تَذْخَر اليَوْمَ شَيئًا خَوْفَ فقرِ غدِ"

و اشْرَبُ وَجُدْ بالذي تَحوي يَدَاك هَا "و

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه ، $_{0}$ 

المبحث الأول:

وكان يحتقر الأغنياء الذين يستعبدون الناس بأموالهم ، فإذا ضمه وإياهم مجلس تكبر عليهم ، وكان يحتقر الأغنياء الذين يستعبدون الناس بأموالهم ، فإذا ضمه وإياهم مجلس تكبر عليهم ، وكان يحتقر الإلحاح في المسألة ، ويرعى عهد أصحابه فما يغتابهم ، ويريد منهم أن يحفظوا مَغيبهُ"1.

 $^{1}$  المرجع نفسه، ص $^{67}$ .

" تَنَاول أبو نواس أكثر الأغراض الشعرية المعروفة ، وبرز في معالجتها ، و اِستطاع أن يَسْمُو عن غيره في الخمر و المجون ... و كان القدماء يُقبلون على رِوَايَةِ شعره ، ولا سيما الخمري منه .فقال أبو عبيدة : أبو نواس في المحدثين مثل اِمرئ في المتقدمين ، فتح لهم هذه الفِطن، و رَدَ لهم على المعاني، وأرشدهم إلى طريق الأدب و التصوف في فنونه .وقال ابن عائشة : من طلب الأدب فلم يَرُو شعر أبي نواس ، فليس بتمام الأدب .و قال أبو حاتم السجستاني : كانت المعاني مدفونة حتى آثارها أبونواس . "1

" له ديوان شعر مختلف لإختلاف جامعيه ،فإنه عُني بجمعه رهطٌ من الأدباء منهم أبو بكر الصولي، وعلي ابن حمزه الأصبهاني ، وطبع غير مرة في الفينا ومصر وبيروت ،و في صدر الطبعة المصرية فصل لجامعه الأصبهاني في منزلة شعر أبي نواس نقده ،وفي هذه المجموعة تتضمن أكثر من ثلاثة عشر ألف بيت ، رتبت على إثني عشر بابًا : فالأول في نقائضه مع الشعراء ، و أخباره معهم و مع القيان ، والثاني في المديح ، و الغالث في المراثى ، و الرابع في العتاب ، و الخامس في الهجاء ، والسادس في الزهد ، و السابع في الطرد ، و الغامن في الخمر ، والتاسع في ما جاء بين الخمر والمجون ، و العاشر في غزل المؤنث ، والحادي عشر في غزل المذكر ، و الثاني عشر في المجون ، وقد أهمل الناشر مصطفى البابي الحابيي – ، الباب الأخير ، فلم يثبته في الطبعة لأنه رأى فيه ما يضم الآداب ، ولكننا لا ندري بأي عين نظر إلى الباب التاسع فإن فيه من التعهر ما لا يقل عما ورد في الباب الثاني عشر، وجمع ابن منظور صاحب لسان العرب تاريخ أبي نواس و نوادره و شعره ومجونه في كتاب سماه أخبار أبي نواس ، و قد طبع الجزء الأول منه في مصر سنة 1924 مضبوطا بالشكل ، مشروحا بعض الشرح ، لكن الحكومة المصرية منعت متابعة نشره بما فيه من فحش مضر بالأخلاق ."<sup>2</sup>

<sup>1</sup> موسوعة الحضارة العربية " العصر العباسي " بطرس البستاني ، المركز الثقافي الحديث للطباعة و النشر ، بيروت – لبنان ، ط .01 سنة 2005 م ص 735 .

<sup>.</sup> 71 وأدباء العرب في الأعصر العباسية ، بطرس البستاني ص $^2$ 

" وكُتب الأدب حافلة بأخبار أبي نواس ،و أشعاره لشدة إهتمام الناس برواية شعره ، فإنهم كانوا يتفكهون به ، و يؤثرونه على أشعار القدماء ، فسار على الأفواه كل مسير ، فروي له في مصر أشعر لم يعرفها أهل العراق ، و ضاعت له قصائد لم يبقى منها شيء ، أو بقي أو بيتان ،وَخُلِ شعره كثيرا لم ينحل مثله أحدُ ، ذلك أنه سلك طريقا جديدا في الشعر ، فإنه أكثر أشعاره في اللهو و المجون ، وكان في عصره طائفة من المجان يذهبون مذهبه ،وليس لهم حظ من الشاعرية و الشهرة مثله ، فأصبح الناس يلحقون به كل شعر في الخمر و المجون لم يعرف صاحبه ، و لم يُعْنَ الرواة بشعره .

و أضيف إليه النوادر والأخبار كما أضيف إليه من الأشعار ، فقد وضع عليه ابن الداية ، وكان مشهورا بصحبته ، روايات لا صحة لها ، و في أخبار أبي نواس لابن منظور المصري نوادر أشبه بحكايات ألف ليلة و ليلة ، مما يدل على أن أهل مصر شُغِفُوا بالشاعر كأهل العراق ، فراحوا يتفننون في إصطناع الأخبار الغريبة عنه ، فحملوه أحمالا ثقيلة زادت سمعته تشويها و نحن ، و إن كنا لا يحاصرنا ربب في خلا عته و حوادثه المجونية ، لا يسعنا إلا أن نشك في بعض نوادره التي يظهر عليها التفنن وحب التفكهة و الإغراب ، و سنتعمد في درس شعره على المشهور منه الذي لا يشك في نسبته إليه ."1

و في ما يأتي سأحاول أن أعرض بعضاً من قصائد أبي نواس في شعر الخمرة ، و الغزل ، والزهد ، والطرد و المدح ، وهده القراءة في شعر أبي نواس لا تَسْتَوْفِيهِ حقه ، لأنه شاعر عظيم وله ديوان كبير يَضُمُ كل قصائده ، وكتب في أغراض كثيرة على غرار التي ذكرتها آنفًا فمثلا كتب في الفخر في أحيان كثيرة و كذلك في الوصف و التوبة و الرثاء لكنه كان غرضا ضعيفا عنده .

. 72 المرجع نفسه ص

أ- أبو نواس شاعر الخمرة:

• أَثْنِ عَلَى الْخَمرِ

"أَثْنِ عَلَى الْخَمرِ بِآلائِها

لا تَجعَل الماءَ لهَا قاهِراً

كَرِخِيَّةُ، قَد عُتّقَتْ حَقبَةً

فَلَم يَكَدْ يُدرِكُ خَمَّارُهَا

دَارَتْ، فَأَحْيَتْ غَيرَ مَذْمَومَةٍ

وَالْحَمْرُ قَدْ يَشْرَكُمَا مَعْشَرُ

• بَادِرِ الكَأْسَ

"بادر الكَأْسَ نهَاراً

وَاسْقِيهَا مِثْلَمَا تَشْ

خَنْدرِيساً، تَنْفُحُ الْمِسْ

فَإِذَا أَكْثَرْتَ فِيهَا الْـ

فَإِمْض في اللَّذَّاتِ قُدْماً

واجْعَل البستانَ بيَّتاً،

وَسَمِّها أَحسَنَ أَسمائِها

وَلا تُسَلِّطهَا عَلى مائِها

حَتّى مَضَى أَكثَرُ أَجْزَائِهَا

مِنهَا سِوَى آخِرَ حَوْبَائِها

نُفوسَ حَسَرَاهَا وَأَنضائِها

لَيْسُوا إِذَا عُدُّوا ،بِأَكفائِها"1.

واشْرَبِ الرّاحَ العُقَـــارَا

رَجُها كَيْلاً عِيرَ اللهِ

ك، وَتَعْكِي الْجُلَّنَاراً

ماءَ زادَتْكَ خُمَــارًا

وَ اخْلَعَنْ فِيها العِلْمَارَا

وَاجعنلِ القريــةُ دارًا"2.

-

ديوان أبي نواس ، دار نوبليس ، بيروت ، لبنان، ص09.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه ،ص484.

بَرَعَ أبو نواس في وصف الخمرة ، وأكثر شعره يتمحور حولها ، فتتبع أحوالها منذ ميلادها كرمة إلى حبة عنب ، إلى معصرة ، فكان أسلوبه في وصف الخمرة يتميزُ بالسهولة والعذوبة، فصورها لنا تصويرًا جميلاً ملموسًا ، فهكذا كان أبو نواس زَعِيمَ الخمرة على الإطلاق.

ب- أبو نواس شاعر الغزل:

• حَصَّلَتْ قَلْبِي

"جِنانٌ حَصَّلَتْ قَلْبِي فَمُا إِنْ فِيهِ مِنْ بَاقِ هَا الثُّلُثَانِ مِنْ قَلْبِي وَثُلْثَ الثُّلْثِ البَّاقِي وَثُلْثَ الثُّلْثِ مَا يَبْقَى وَثُلْثُ الثُّلْثِ لِلْسَاقِي

فَتَبْقَى أَسْهُمٌ سِتّ تَجِــَزَّا بَيْنَ عُشَّــاقِ"<sup>1</sup>

يُعتبر الغزلُ من أكثر الأبواب التي برع فيها أبو نواس ، فتغزل بعدد كثير من النساء لكنه اِفتتنَ وَ وقع في حب معشوقتهِ حِنَّانُ فكتب فيها شعراً كثيرًا ، كما أنه تغزل بالمذكر ، فوقع في عشقِ الغِلمان ففاضت أشعاره بمعاني الحُبِ و الوَلَع و في هذا الباب يقول:

• ذَا فَتَى غَزلُ

"مَنْ غَائبٌ فِي الحُبّ لَمْ يَوْبِ مِنْ خُبّ شَاطِرَةٍ رَمَتْ غَرَضاً البَدْرُ أَشْبَهُ مَا رَأَيْتُ بِهَ البَدْرُ أَشْبَهُ مَا رَأَيْتُ بِهَ البَدْرُ الرَّشَا لَمْ يُخْطِهَا شَبَهًا

لاَ شيءَ يَرْقَبُهُ سِوَى العَصِطِ الْ شيءَ يَرْقَبُهُ سِوَى العَصِطِ ؟! قَلْبِي ، فَمَنْ ذَا قَالَ لَمْ تُصِبِ ؟! حِينَ اِسْتَوَى ، وَبَدَا مِنَ الحُحُبِ عِينَ السَّوَى ، وَبَدَا مِنَ الحُحُبِ بِالجِيدِ وَالعَيْنَ فِينَ وَاللَّبَ بِ

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه ،05

وَإِذَا تَسَرْبَلَ غَيْرَهَا ، اشْتَمَلَتْ وَرْدَ الْحَوَاشِي، مُسَـبَلَ الذَنـبِ

فَتَقُولُ طَوْراً : ذَا فَتَى هَتَفَتْ نَفْسُ النَّصِيحِ بِهِ ، فَلَــمْ يُجِبِ

وُدُّ لِعُصْبَةِ رِيبَةٍ ، مُجُـنِ أَعدى لِمِـنْ عَادُوا مِنَ الجَرَبِ" أَعدى لِمِـنْ عَادُوا مِنَ الجَرَبِ"

ت- أبو نواس شاعر الزهد:

• لَبَيْكَ

"إِلْهَنَّا ، مَا أَعْدَلَـــكْ مَلْ مَلَكْ مَلْ مَلَكْ

لَبَيْكَ،قَدْ لَبَّيْتُ لَكْ

لَبَّيْكَ ، إِنَ الْحَمْدَ لَكَ وَالْمُلْكَ ، لَا شَرِيكَ لَكْ

مَا خَابَ عَبْدٌ سَأَلَـكُ أَنْتَ لَهُ حَيْثُ سَلَـكُ

لَــوْلَاكَ يَـــارَبّ هَلَكْ

لبيكَ ، إن الحمد لكْ والملكَ ، لا شريكَ لكْ

كُلُّ نَبِيّ وَمَلَـــــــكُ وَكُلُّ مَنْ أَهَــــــلَّ لكُ

وَكُلُّ عَبْدٍ سَأَلَـــكْ سَبَّحَ، أَوْ لَبِيَّ فَلَــكْ"2

• لَمَا جَفَانِي

لَمّا جَفَانِي الحَبِيبُ، وَاِمْتَنَعَتْ اِشْتَدَّ شَوْقِي ، فَكَادَ يَقْتُلُنِي

عَنِي الرِّسَالَاتُ مِنْهُ وَالْحَبَــرُ فَيْ وَالْحَبَــرُ فِي وَالْفَكَــرُ فِي وَالْفَكَــرُ

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص141

<sup>2</sup> المصدر نفسه ، ص972.

دَعَوْتُ إِبْلَيسَ، ثُمَّ قُلْتُ لهُ فِي خُلْوَةٍ، وَالدُّمُوعُ تَنْهَمِ ل:

أَمَا تَرَى كَيْفَ قَدْ بُلِيتُ ، وَقَدْ أَقْرَحَ جَفْنِي البُكَاءُ وَالسَّهِ رُ

إِنْ أَنْتَ لَمْ تُلْقِ لِي المَوَدَّةَ فِي صَدْرِ حبيبي، وَأَنْتَ مُقْتَـــدِرُ

لاَ قُلْتُ شِعْراً، وَلا سَمِعْتُ غِناً وَلا جَرَى في مَفَاصِلي السَّكَرُ" 1

عُرِفَ عن أبي نواس بأنه شاعر الخمرة و المجون ، وإرتكب عدة معاصي و آثام في شبابه ، إلا أنه يُقالُ ، بأنه تاب ،وحَسُنَتْ تَوبتهُ قبل وفاته ، لذلك أنتج لنا قصائد زُهدية تبين ندمهُ وصِدقهُ في تَوبتهِ.

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدرنفسه ص

د-أبو نواس شاعر الطرد:

• أَنْعَتُ كُلْبًا

أَنْعَتُ كَلْبًا أَهْلُهُ مِنْ كَدِهِ وَكُلُّ خَيْرٍ عِنْدَهُمْ مِنْ عِنْدِهِ يَبِيتُ أَذْنَى صَاحِبٍ مِنْ مَهْدِهِ ذا غُرَّةٍ ، مُحَدَّلاً بِزَنْدِهِ تأخِيرُ شِدْقَيهِ وَطُولَ خَدِّهِ يَشْرَبُ كَأْسَ شَدَّها بِشَدِّه

• أَنْعَتُ دِيكًا

"أَنْعَتُ دِيكاً من دُيوكِ الهِنْدِ، لِنِسْبَةٍ لَيْسَبَةٍ لَيْسَبَةٍ الْمِسَتْ إَلَى مَعَدَّ، لِنِسْبَةٍ الرِّيشِ، شَدِيدِ الرَّنْدِ، مُفَتَّحِ الرِّيشِ، شَدِيدِ الرَّنْدِ، حَتَى إِذَا الدِيكُ إِرْتَأَى مِنْ بَعْدِ، رَأَيْتُهُ كَالْفَارِسِ الْمُعَدَّ، رَأَيْتُهُ كَالْفَارِسِ الْمُعَدَّ، يَقُشّهُ بِالكَدّ بَعْدَ الكَدّ، يَقُشّهُ بِالكَدّ بَعْدَ الكَدّ، وَعَى الدِّيكَ لَهُ كَالْقِدَ،

قَدْ سَعِدَتْ جُدُودُهُم بِجَدِّهِ
يَظَلُّ مَوْلاَهُ لَهُ كَعَبِيدِهِ
وَإِن عَرِي جَلَّلَهُ بِبُيرِدِهِ
وَإِن عَرِي جَلَّلَهُ بِبُيرِدِهِ
تَلَدُّ مِنْهُ الْعَيْنُ حَسْنَ قَدِّهِ
تَلَدُّ مِنْهُ الْعَيْنُ حَسْنَ قَدِّهِ
تَلَقَّى الْظِبَاءُ عَنَتاً مِنْ طَرْدِهِ
يَضِيدُهَا عِشْرِينَ فِي مُرْقَدِّهِ

يَالَكَ مِنْ دِيك رُبِي فِي الْمَهْدِ

المصدر نفسه ،443.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه ، ص444.

طَردياتُ أبي نواس تصفُ لنا حدثا كلاميا يدورُ موضوعه حول الصيد ، فكانّ يصف لنا كل ما يَتَسَلَى به أهل الثراءِ ، من صيد الغزلان و غيرها ، فكونت لنّا صورة جميلة للبيئة التي كان يعيش فيها، و في هذه الطرديات يَتَجَلَى مَرحةُ و ترفةُ.

ه-أبو نواس شاعر المدح:

• مدح أبو نواس العباس بن عبيد الله ابن أبي جعفر بقصيدة عنوانها الديك الصدوح يقول:

فَاسْقِني! طَّابَ الصَّبُوحُ "غَرَّدَ الدِّيكُ الصَّدُوحُ حَسَنًا عِنْدِي القَبِيحُ وَإِسْقِنِي حَــتَّى تَرَانِي حِينَ شَادَ الفُلْكَ نُــوحُ قَهْوَةٌ تَذْكُرُ نُوحًا طِيبُ رِيح ، فَتَــفُوحُ نَحْنُ نُخْفِيهَا ،وَيَالْبَي فَكَأَنَّ القَوْمَ نُــهْبَي، بَيْنَهُمْ مِسْكُ ذَبِيـــحُ أَنَا فِي دُنْيَا مِنَ العَبَّ عِنْدُهُ يَغْلُو الْمَدِيحُ هَاشِمِيّ، عَبْدَليَّ، عَلَمُ الجُودِ ، كِتَابٌ بَيْنَ عَيْنَيْهِ يَلُــوحُ كُلُّ جُـودٍ يَا أَمِيرِي، مَا خَلاً جُـودَكَ، ريحُ أَبَداً لَا تَسْتَرِيكُ "1 إِنَّمَا أَنْتَ عَصِطَايَا

#### • مدح الخليفة هارون الرشيد:

يبدأ الشاعر أبو نواس قصيدته التي عنوانها طال بُكائي بالوقوف على الأطلال ، ثم ينتقل بعدها إلى وصف الخمرة ، حتى ينتهي إلى الغرض الأصلي من القصيدة فيشرع في مدح الخليفة فيقول:

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه ص $^{1}$ 

"تَبَارَكَ مَنْ سَاسَ الْأُمُورَ بِعِلَمِهِ وَ فَضَّلَ هَارُوناً عَلَى الْخُلَفَاءِ نَعِيشُ بِخَيْرٍ مَا إِنْطَوَيْنَا عَلَى التَّقَى ، وَ مَا سَاسَ دُنْيَانَا أَبُو الْأُمَنَاءِ

إِمَامٌ يَخَافُ اللهَ، حَتَّى كَالَّهُ عَنَى كَافُ اللهَ، حَتَّى كَافُ اللهَ، حَتَّى كَافُ اللهَ عَنافُ الله

أَشَمُّ، طَوَالُ السَّاعِدَينِ، كَأَنَّهُمَا يُنَاطُ نِجَاداً سَيْفِهِ بِلَهِواءِ"1

لأبي نواس عدة قصائد في شعر المدح ، فقد مدح عدة أشخاص ممن عاصرهم على غرار العباس ، الرشيد ، الفضل بن الربيع ، الخصيب .... إلا أننا نلتمس في كثير من الأحيان عدم صدقه لأنه كان يطمح منهم الخير.

المصدر نفسه ،ص 35. $^{1}$ 

المبحث الثالث: رأي النقاد فيه

طَرحتْ شخصية أبي نواس الفدّة ، الكثير من التساؤلات بين الدارسين و النقاد من قدامي و محدثين ، و أثارتْ حوله الكثير من الجدل ، فإنقسموا إلى قسمين: محب ومعجب، وكاره و ساخطٍ ، و لإعطاء الرأي حول هذه الشخصية لابد لأي ناقدٍ أن يكون مُلماً بحياة أبي نواس و مطلعاً على كل آثاره إطلاعا شاملاً وجامعًا ، لأنّ أبا نواس عبقريُ زمانهِ ، ولأنه علم من أعلام الشعر في القرن الثاني للهجرة ، " إنّ ما قيل عن أبي نواس عبر هذه القرون ، وما كيل إليه من إتحامات ، و ما نُسب إليه من أخبار ، و ممارسات و سلوك شاد، دَعا شخصيته ألى أن تأخد طابعًا أسطوريًا يتناقل النّاس سيرتما ، و يتندرون بأخبارها ، يدّعونا إلى التحفظ الكبير في تقبل ما عُرف عن هذه الشخصية من عبثٍ ، و إستهتار ومجون ، ويُقبلُ ما نُسب إليه، و إنّ من يتابع أخبار أبي نواس ، يقف على التناقض الكبير بين هذه الأخبار ، وبين ما تنطوي عليه شخصية أبي نواس من تميز ونضج ، كما يقف على مدى المبالغات التي أحيطت بما سيرته وأخبارهُ ،إلا أنّهُ بالمقدار الذي تُثيرهُ فينا هذه الأخبار ، نرى التحفظ الكبير إزاء قبولها أو رفضها "أ.

و لإعطاء الرأي حول أبي نواس لا بد للنقاد من الإلمام بأخباره وحياته ، و لا بُد لهم من إيفاء هذا الشاعر حقة ، و في ما يأتي سوف نعرض رأي بعض النقاد فيه :

"تدُلُ الروايات التي حملتها إلينا كتب الأدب و النقد على أنّ أبا نواس لم يكن هدفا للطعن ، بل على العكس من ذلك ، نجد أنهم كثيرًا ما كانوا يُشِيدون بعلمه و ثقافته اللُغوية، و متانة أسلوبه ، من ذلك ما سمعناه من حديث ابن قُتيبة عنه ، و ما قاله أبو هِفان من أنه كان آدَبَ النّاس ، و أعرفهم بكلِّ شعرٍ ، كذلك أشاد الأصمعي بعلمه و أدبه و شاعريته أمام الفضل البرمكي ، و إلى جانب هذا الحديث العام عن علمه وأدبه ، نجدهم يشيرون بصفة خاصة إلى حِفظهِ للكثير من الشعر ، فيُقال أنه كان يحفظ دواوين ستين إمرأة من العرب ، فضلاً عما يحفظ من أشعار الرجال ، و إنه كان أحفظ وجوه ثقافته التي لم تكن قاصرة على فضلاً عما يحفظ من أشعار الرجال ، و إنه كان أحفظ وجوه ثقافته التي لم تكن قاصرة على

<sup>.</sup> أبو نواس بين العبث والإغتراب والتمرد، أحلام الزعيم، دار العودة بيروت، ط1 سنة 1981، ص<math>12.

رأي النقاد فيه المبحث الثالث:

الشعر أو الأدب عامّة ، وقد عكف بصفة خاصة على اللغويين أمثال :خلف الأحمر ،و أبي زيد الأنصاري ، و أبي عبيدة معمر بن المثنى ، كما نظر في نحو سبويه ، من هنا كان تنوية العلماء أمثال الجاحظ و إبراهيم بن ساير النظام ، وأبي هِفان و أبي عمرو الشّيباني ، و ابن السكيت ، بعلمه باللغة و بإحكامه لقوله ، بل صرّح بعضهم بأنه كان يُستشهدُ بشعره ، كلُ ذلك الثقافة ، و ذلك الإلمام الواسع بعلوم اللغة و الشعر و الرواية و الحفظ والشعر والغريب ، هو الذي جعل عالماً مثل ابن قتيبة يطمئن إلى أنّ المواطن التي أُخذ فيها اللحْنُ على أبي نواس إنما يُمكن الاحتجاجُ لها ، بما يوجد في كلام العرب و الشعر المتقد مما يشبهها، هذا التفوق البارز في علو اللغة ، و أثره في شعره ، لاحظهُ الكثيرُون من المتحدثين ، فطه إبراهيم يُشيدُ بعلم أبي نواس الفصيح الغزير المتشعب ،و يُعجبُ كيف اِقتصر تَحّديده على الديباجة و عند مجرد إدخال البديع ، ومندور نفسه يتساءل عن السّر في عدم ثورة النقاد عليه : " هل ذلك لأَّنَّ النقد قد نما بعد ... أم كان أبو نواس يجيد اللغة العربية و يَحدقُ الكتابة فيها ، فجاء شعره عربيا أصيلا لم يخرج في شيء عن عمود الشعر ؟ لا ريب أن في كل هذه الأسئلة شيئا من الصحة " ، و بالمثل يشير عبد القادر القط إلى تماسك بناء قصائده في كثير من الأحيان "1.

فكل من الأصمعي و ابن قتيبة ، و أبو هِفان ، و مندور صاحب كتاب النقد المنهجي، وعبد القادر القط صاحب كتاب حركات التجديد في الشعر العباسي ،أشادُوا بعلمه وثقافته الواسعة ، و سار على منوالهم ابن رشيق ، وابن منظور ، وحمزة الاصفهايي ، والجاحظ ... و سنعرض بعضا من أقوالهم في أبي نواس ، " قال الجاحظ : " و إذ تأملت شعرهُ فضلتهُ، إلا أن تعترض عليك فيه العصبية ، أو ترى أهل البدو أبداً أشعر ، و أنّ الموليدين لا يقاربونهم في شيء ، فإن اِعترض عليك هذا الباب ، فإنك لا تبصر الحق ما دمت مغلوبا ... " وقال

<sup>1</sup> النقد العربي وشعر المحدثين في العصر العباسي الأول، محاولة لقراءة جديدة ، عبد الحكيم راضي، كلية الآداب، جامعة القاهرة، دار شايب ، ط1، ص203-204.

أيضا: " لا أعرف بعد بشار مُولدا أشعر من أبي نواس " تحدث عنه إبن رشيق بأنه كان أَيْسَرَ النَّاسِ شعراً، وما أحد إلا ويميلُ إلى عشرته، ويحسدهُ على قربه من النفوس لظرفه ولطفه ، و هو أشعر المولدين ، و ليس فيهم من يُضارعهُ ، و ذكر الخطيب البغدادي عن الجاحظ أنه قال: " لا أعرف من كلام الشعر كلاما هو أوقع ، و لا أحسن من كلام أبي نواس "، ونقل الجاحظ عن النظام أنه قال : "كأن هذا الفتى جمع له الكلام ، فإختار أحسنه" ، علينا أن نقف عند كلمة الفتي ، فهي تشير إلى أنّ النظام كان أكبر سنًا من النواسي ، و أن أبا نواس عَرَفَهُ وهو فتي ، و هذا مخالف لتاريخ ، إلا إذا حملنا معني كلمة فتي على مُؤداها من البراعة ، و قال ابن منظور : "كان أبو نواس عالما باللغة ، راويًا للحديث و الأخبار ، أخد اللغة عن الأعراب ، وروى الحديث عن العلماء ، و خرج إلى البادية فأقام فيها سنة " ، و يردد الجاحظ قوله فيه : " ما رأيت أحداكان أعلم باللغة من أبي نواس ، ولا أفصح لهجة ، مع حلاوة ،و مُجانبة الإستكراه "، وحدث على ابن حرب قال : " و كان أبو نواس آدب الناس وأعرفهم بكل شعر،وكان مطبوعًا لا يستقصى و لا يحلل شعرهُ ، ولايقوم عليه ،و يقوله على السُكر كثيرا " ، فشعرهُ متفاوت ، لذلك يوجد فيه ما هو في الثريا جودة و حسنًا وقوة ، و ماهو في الحضيض ضعفا و ركاكةً ، وكان مع كثرة أدبه وعلمه خليعا ماجناً ، و فتى شاطراً و هو في جميع ذلك حلو ظريف ، و كان يسحر الناس لظرفه ، وحلاوته و كثرة ملحهِ ،و كان أسخى الناس لا يحفظ مالهُ و لا يمسكه ، و كان شديد التعصب لقحطان على عدنان و له فيهم أشعار كثيرة ، بمدحهم و يهجوا أعداءهم ، و كان يتهم برأي الخوارج "1.

كل هؤلاء النقاد أجمعوا على أن أبا نواس شاعر زمانه، وأنه كان من كبار العلم ،و الأدب في عصره، لأنه عُرف بعلمه ومعرفته و حكمته الواسعة، "فقد كان لطيفا، ظريفا، حلو المعشر، و ظرفه كان من أهم ما تتميز به شخصيته، لذا فقد كثرت طرائفه و نوادره، وحتى

أبو نواس بين التخطي والإلتزام، د. علي شلق، دار الثقافة بيروت، لبنان، ط1، سنة 1964، ص595-596-597 بتصرف.

شعره الجاد فقد خلطه بالعبث و بالهزل، ولعل إتجاهه هذا إلى الهزل و الدعابة، إلى جانب ما تتمتع به من جرأة وحرية في قول ما يرد على خاطره، قد جعل الكثيرين ينسبون إليه من النوادر والحكايا و السلوك الماجن و الشعر المبتذل ما لم يمت إليه بصلة... ولهذا نرى الكثير من الشعر الذي لا يحمل خصائص أبي نواس، مبثوثا في ديوانه، و قد أكدت الروايات ميله إلى الظرف، ومما قيل عنه في هذا المجال: «تفرغ أبو نواس للنوادر و الملّخ فحفظ منها شيئا كثيرًا» وقيل: «كان خفيف الروح ظريفا» وهذا برأينا ما أعده لتكثر مداعباته و مُطيّاباتُهُ ليكون نديما للخلفاء و الوزراء وسميرا لهم..."1.

و كان أبو عمرو الشيباني يقول: «لولا ما أخذ فيه أبو نواس من الرفث لإحتججنا بشعره»، وكان كثير من أئمة اللغة و الفقهاء و المتحدثين و المتكلمين يعجبون بأبي نواس، ولا يكرهون منه إلا هذا الرفث والمجون، ذلك لأن مقامهم وصناعتهم كانت تضطرهم إلى هذا التحفظ، فأما الأدباء و الشعراء فكانوا يعجبون بأبي نواس إعجابا لاحد له، لا يصرفهم عنه أنه آثر السهل على الغريب، أو الهزل على الجد، وربما رغبهم ذلك في شعره، وحبب إليهم سيرته»<sup>2</sup>.

"وتحدث حمزة الأصفهاني، جامع ديوانه فقال: «إنّ هذا الرجل مع افتتانه في تعاطي القريض، وتأتيه لحسن القول مع المذيع الفاخر و النسيب العذب، والغزل الرقيق، وتناول ما استصعب على من رام مرامه ، وطمع في أن يبلغ إحسانه، حتى بما لم يأت به أحد قبله ، ولا في عصره ، ولا من بعده ، منتشر الشعر ، لم يُحِطُّ الرواة بجُلِّ شعره ، ولا صدر إلى الناس فيما رَوَوا عنه نسخة صحيحة معتمدة ، وقد شد عن النسخ المودعة المجموعة الكثير من شعره ، حتى أنّ له بمصر قصائد لا يعرفها أهل العراق ، فقد حكى آل نيبخت —وهم الذين كان أبو نواس منقطعا إليهم ، ومعاشرا لهم – أنه ذهب من شعر أبو نواس قطعة كبيرة ، وذلك لقلة نواس منقطعا إليهم ، ومعاشرا لهم – أنه ذهب من شعر أبو نواس قطعة كبيرة ، وذلك لقلة

<sup>.55</sup> حديث الاربعاء، طه حسين، دار المعارف، منتدى مكتبة الاسكندرية، ط14، ج2، ص2

احتفاله به». وحكى عبد السلام بن رغبان الحمصي أنه قال: «دخلت مصر بعد أبي نواس، فوجدت له بها أشعاراً ليست عند أهل العراق» ،ولما عاد المأمون من خراسان إلى بغداد أظهر جزعًا على فقدان أبي نواس، وشغفا باستماع أشعاره، وكان يَوَدُّ لو بقي إلى أيامه وقال: «ذهب ظرف الزمان بذهابه، وإنحطت درجة القريض بملاكه، فلعنة الله على من سعى به»1.

ويُضيف بعض النقاد إدلائهم بآرائهم في أبي نواس، ومن ذلك قول "كلثوم العتابي لرجل يُناظره في شعر أبي نواس: «لو أدرك الخبيث الجاهلية ما فُضّل عليه أحد»، وقيل عنه: «لولا ما كان يخلط شعره من الخلاعة لإحتج بشعره في كتاب الله تبارك و تعالى وفي حديث الرسول صلى الله عليه و سلم»، وقيل: «قرأ القرآن على يعقوب الخضرمي إمام القرّاء فحدقه، ورمى إليه يعقوب بخاتمه، وقال له: إذهب فأنت أقرأ أهل البصرة» ،وورد في رواية عن الشافعي أنه قال: «لولا مجون أبي نواس لأخذت عنه»، ووصف عبد الله بن الجماز أبا نواس فقال: «كان أظرفهم منطقا، وأغزرهم أدبا، وأقدرهم على الكلام وأسرعهم جوابا، أكثرهم حياءًا، وكان أبيض اللون، جميل الوجه، مليح النعمة و الإشارة، ملتف الأعضاء، بين الطويل و القصير، مسنون الوجه، قائم الأنف، حسن العينين والمضحك، حلو الصورة، لطيف الكف والأطراف، وكان فصيح اللسان، جيد البيان، عذب الألفاظ، حلو الشمائل، كيد النوادر، وأعلم الناس كيف تكلمت العرب، رواية للأشعار رواية للأخبار"2.

نستنتج من هذا كله أنّ كل هؤلاء النقاد أشادوا بأبي نواس، كشاعر وفنان، وعالم من علماء عصره، فهو الذي تتلمذ على يد أشهر العلماء، وهو الذي نظم شعرا جميلا، وما ترك غرضا إلا وكتب فيه، وهو الذي دعا إلى استبدال المقدمة الطللية بالمقدمة الخمرية، أما بشان هذه الدعوة، "فهي أمرٌ مسلم به في قصائده الخمرية المعروفة، لكن ذلك لم يتسبب في ثورة

. أبو نواس بين التخطى والإلتزام، د. على شلق، ص597-596 بتصرف.

أبو نواس بين العبث والإغتراب والتمرد، احلام الزعيم، ص28.

النقاد عليه أو على مسلم بن الوليد أو أيِّ من الشعراء الذين هجروا المقدمة الطللية سواء في الجاهلية أو الإسلام، ونحن بهذا لا نُقلل من دعوة أبي نواس -دعوته لا تجديده- فهي في ذاتها عظيمة الأهمية، وحسبه مجرد الرفض لما ظُلَّ -من الوجهة النظرية المعلنة- شيئا مسلما به فيما بعد إلى عصر ابن قتيبة، أعنى ضرورة الإفتتاح بوصف الأطلال، حسبه مجرد إعلان المبدأ، وهو في هذا يختلف عن مسلم وغيره ممن غيروا مقدمات قصائدهم في صمت، فأهمية حركة أبي نواس تتمثل في دعوته أكثر مما تتمثل في تطبيقه، ومع ذلك فإنّ مجرد الدعوة ليس أمرا قليل الأهمية، ولا تشير المصادر القديمة إلى وُجود هجوم عنيف على أبي نواس، هناك مآخذ بالطبع، ولكنها مآخذ عادية، بعضها لا يُعتد به مثل تهمة الكفر في الشعر، وبعضها لا يتصل بالشعر كَفَن، وإنَّما هو خاص باللَّحن و الخطأ في الكلام، كما أخدت عليه صفة الإفراط في عدد من الأبيات، وكذلك الخطأ في الوصف خطأ ناتجا عن الإخلال بمطابقته للموصوف، وبالمثل الخطأ في التشبيه، لتشبيهه الأقوى في الصفة بالأضعف فيها، كذلك أخد عليه العتابي التمادي في حب البديع وطلبه، كما وصفه إسحاق المؤصِلِي بأنه: «كثير الخطأ وليس على طريق الشعراء»، ومر بنا وصف ابن الأعرابي لشعره -ضمن أشعار المحدثين-بسرعة زوال الأثر ،و ليس في هذه المآخذ شيء غير عادي ،و إنما سُجِلَ كثيرٌ منها على شعراء آخرين لهم وزنهم عند الجميع، فلم تتسبب في ثورة النقاد عليهم، ولا أدعى عليهم بسببها الخروج عن سُنن الشعراء... $^1$ .

أما بخصوص مجونه و شربه للخمر، فلقد جاهر بهما: «وكان إعلانه بهذا الشكل السافر من الأسباب الكثيرة التي دعت إلى إدانته، والتشهير به، كما أسهمت إلى حد كبير في تجسيد أخطائه ،وإشاعة العديد من الروايات و الأقاصيص عنه، و التي كان الهدف منها الحطُّ من شأنه و النيل منه» منهو الذي وصف الخمرة ووصف كؤوسها، ومجالسها و دعا

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو نواس بين العبث والإغتراب والتمرد، أحلام الزعيم، ص28

النَّاس إلى معاقرتها، "ولقد أجمع غالبية الذين كتبوا عن أبي نواس أنه كان ماجنًا، خليعًا، فاسقًا، وطاب لكثيرين أن يَتّهموه بالزندقة والكفر والابتذال وأسرف بعضهم في سرد القصص عن فجوره وإباحيته و شذوذه، حتى غدت شخصيته أقرب ما تكون إلى الأسطورة في أدبنا العربي"1، وهناك من قال بأن أبا نواس كان إباحي متهتكٌ "فقد وصفوه بما كان عليه لأنه كان يُقارف المنكرات، ويعلنها ولا يحفل بمداراتها، وهذا يكفي للصدق في وصفه على حقيقته، ولكنه لا يغني شيئا إذا كان المقام مقام دراسة نفسية، ويتمادى في تمتكه غادية التمادي لِعِلَتَيْنِ مُتناقضتين ترجع كل منهما إلى خِلَالْ نفسيته بعيدة من خلال الأخرى في بواطنها و ظواهرها $^2$  ،وهو هنا "يبرز مجونه ويدحض افتراءات أعدائه، جاء في مختار الأغاني  $^2$ أن العباس بن محمد كان يتشوق إلى أبي نواس، ويميل إليه، فلما رآه وسمع منه، ورأى ظرفه وكماله أقبل عليه وقال: «يا أبا على أريد أن أقول لك شيئا فأستحيك وأستحى من نفسي في ترك نُصحك، وقد بلغني أنك مُنْكَبٌ على المعاصي مُستهتر بالقبائح والمجون، فقال النواسي: أيها الأمير: فأما المعاصى فإنني أثق فيها بعفو الله عز وجل وقوله تعالى، فوالله لو أن السندي يقول ما قاله الله تعالى لوثقت به، فكيف بقول رب العالمين عز وجل وهو يقول: ﴿ قُل يَا عبادي الذينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة الله إِنَ الله يَغْفُرُ الذُنُوبَ جَمِيعًا إنهُ هُوَ العَفُورُ الرَحِيمُ 3 وأَمَا المَجُونَ فما كل أحد يُحسن أن يمجن، وإنما المجون ظرف، ولست أبعد فيه من حب الأدب ولا أتجاوز مقداره"4.

نَستنجُ من قوله أنه يعترف بمجونه، إلا أنه يعرف أن الله غفور رحيم، وأنه مهما أخطأ، وارتكب المعاصي والذنوب، إلا أنّ الله سيغفر له كل هذه الأمور، وهناك بعض النقاد الذين وصفوا أبة نواس بالشاذ، "ففرضُوا أن الشدود الجنسى شيء واحد يستلزمُ أن يكون الشاذ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص8.

<sup>. 23</sup> أبو نواس، عباس محمود العقاد، مؤسسة هندامي للتعليم والثقافة، بالقاهرة، ص $^2$ 

<sup>3</sup> سورة الزمر اللآية 53.

<sup>4</sup> أبو نواس بين العبث والإغتراب والتمرد، أحلام الزعيم، ص30.

منحرفا إلى هوى أبناء جنسه، ثم وجدوا أبا نواس يتغزل بالجواري، كما يتغزل بالغلمان، ووجب أن يُعللوا هذه الغرابة، فعللوها بالصدق في أحد الغزلين و الكذب في الغزل الآخر، ولكنهم إذا رجعوا إلى الحقيقة لم يجدوا علامة من علامات الصدق عندهم ينفرد بما غزل المذكر أو غزل المؤنث، سواءٌ نظروا إلى التعبير عن الشعور، أو نظروا إلى الإجادة الفنية، وهذا على فرض أنّ الإجادة الفنية شرط من شروط الشعور الطبيعي في أهل الفنون و في سائر النَّاس، وتصحيح هذا الخطأ إنما يكون بالرجوع إلى العلل النفسية، كما شرحتها الدراسات الأخيرة، فأصل الخطأ سوء فهم الشذوذ الجنسى الذي إنطوت عليه طبيعة أبي نواس، فلم يكن شذوذه يستلزم الشغف بأبناء جنسه دون غيرهم، و لم يكن جنسه سَويًا، غير مشترك حتى يظن أنه يميل إلى جنس واحد، وإنما كان له طبيعة جنسية تَشْتَبهُ بكلا الجنسين، وتتشكل بهذا الشكل مرة وبذلك الشكل مرة أخرى، على حسب غوايات الطبيعة النرجسية، ومن ثم حبه الفتي، لأنه كالفتاة وحبه الفتاة لأنها كالفتي، ونظرته إلى الرجولة بعين المرأة في بعض الأَّحَايِينِ، وإذا إعتبرنا رجحان الغزل بما ينم عليه من حرارة الشعور، فربما توافقت الآراء على أنّ غزله في جنان أنم على حرارة الشعور من سائر غزله، فإن لم تتوافق الآراء على ذلك فلا نعرف قصيدة في غزل المذكر يحسبها النقاد راجحة بحرارة الشعور على سائر القصائد الغزلية"1.

خِتام القول مهما تضاربت الآراء والإختلافات، حول شخصية أبي نواس أو حول شعره، فإن الدارسين والنقاد يتفقون على أنه كان عبقريًا من عباقرة عصره، فهم يُقِرون بحقيقة فَنِه وجوهره، فهو الذي أبدع لنا شعرًا جميلاً و عذبًا لا سيّما في خمرياته التي عُرف بها، والتي تُظهر قدرًا هائلا من الخواطر والمعاني الأصلية، فالعام والخاص يشهد له بفضله، وقدرته، ونبوغه وتميزه.

 $^{1}$  أبو نواس، عباس محمود العقاد، ص $^{23}$ 

الفصل الثاني: الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في عهد أبي نواس

- المبحث الأوّل: الحياة السّياسية.

- المبحث الثاني: الحياة الاجتماعية.

- المبحث الثالث: الحياة الفكرية.

ثُعَدُّ الثّورة العبّاسية من القّورات التي غيّرت مسيرة التّاريخ الإسلامي، فكرياً، و سياسياً، و ثقافياً، و قد عملت هذه الثّورة على القضاء على الأمويّين بمساعدة العنصر الفارسي، و كذلك بمساعدة بعض العوامل الدّاخلية، مثل ابن الزّبير، و الخوارج، و الشّيعة، و ابن الأشعث، و يزيد بن الملهب، التي أضعفت من قوّة الأمويين.

«و تذكر كتب التاريخ والأدب أنّ العبّاسيين مضُوا يَفتكون بأفراد البيت الأموي فتكاً ذريعاً، يُريدون أن يستأصلونهم من الأرض اِستئصالاً، حتى يتّخذ ذلك شكل إحتفالات دامية، و كان أوّل من بدأها عبد الله بن علي، إذ دعا في أبا فطرس نحو ثمانين منهم إلى وليمة، و لم يكادوا يجتمعون لها، حتى إنبري بعض الشعراء يُحرضونه على الفتك بهم جميعاً أنْ يُضربوا بالعمد حتى يُلقوا حتفهم نكالاً لهم و للآبائهم، و صنع صنيعه بجماعات أخرى، منهم السّفاح و عمّاه داوود و سليمان، وكأخم لا يُريدون أن يبقوا على وجه الأرض أحداً منهم، و حتى موتاهم لم يُفلتوا من هذا العقاب الصّارم، إذ يُقال أنّه نُبِشت قبور خلفائهم، ما عَذَا قبري معاوية وعمر إبن العزيز الخليفة الورع، وحُرقت بقايا بعثتهم بالنّار تحريقاً، و كان هذا البطش دافعاً لعبد الرّحن الدّاخل، حفيد هشام بن عبد الملك، إلّا أن يلوذ بالفرار إلى الأندلس، حيث أسّس بها دولة أموية جديدة، ظلّت نحو ثلاثمائة عام، و على هذا النّحو ظفرت القورة العبّاسية بالبيت الأموي، الذي كانت نفوس الرّعية تمتلئ سُخطاً و حفيظة عليه لما أذاقهم من ظلم، و لما حَرَمَهُمْ من الإنصاف و العدل الاجتماعي، و رأى العبّاسيون أن يتّخذوا من العراق موئلاً لخلافتهم، و لم يَلْبث أبو جعفر المنصور أنّ إختار قرية صغيرة على الضّفة الغربية العراق موئلاً لخلافتهم، و لم يَلْبث أبو جعفر المنصور أنّ إختار قرية صغيرة على الضّفة الغربية للدّجلة، لتكون حاضرة الخلافة، و هي بغداد» أ.

إعتنى المنصور ببناء مدينة بغداد عناية بالغة، حتى أصبحت من أهم مدن العالم العربي، حيث متاز بغداد بأهميتها الثقافية التي تتمثّل في وجود عدد كبير من المتاحف و المدارس التّاريخية، والمكتبات و المسارح، كما تشتهر بآثارها الإسلامية المتمثّلة في بقايا أسوار مدينة بغداد، و دار الخلافة، كما بُنيت بها مئات المساجد و القصور الفخمة، فتكاثرت بها التّجارة و الصّناعة، و أقيم بها عدد كبير من الأسواق الخاصة، مثل سوق الحُلي، و سوق العطّارين، و سوق الورّاقين، ...، فسمّاها أبو جعفر المنصور مدينة المنصور، و جعل لها أربعة أبواب ، و هي باب حُراسان، و باب الشّام، و باب

. 15-14 تاريخ الأدب العربي، العصر العباسي الأوّل، د. شوقي ضيف، دار المعارف، ط16، ص16-14.

22

الكوفة، و باب البصرة، فإختار لها موقعاً إستراتيجياً على موقع نمر دجلة، فتوافد إليها العلماء، والأدباء من كل البقاع، فزخرت الحياة فيها.

«تعاقب على عرش الدولة العبّاسية عدد من الخلفاء، و أشهرهم أبي العبّاس الستفاح (132هـ-136هـ)، لم يَدُم حكمه طويلاً إذ سُرعان ما تُوفيّ، فخلفه أبو جعفر المنصور (136هـ-157هـ)، فهو الذي وضع قواعد هذه الدّولة، وهو المؤسّس الحقيقي لها، ثمّ تلاه المهدي (157هـ-169هـ)، فإمتدّت نُفوذ الدولة في عهده، و عظمت حركة الرّندقة ببغداد و العراق، ثمّ جاء موسى الهادي (169هـ-170هـ)، فقتل عددً كبيراً من الرّنادقة، ثمّ تلاه هارون الرّشيد(170هـ-193ه) فوصلت بغداد إلى ذروتما في عهد خلافته، و حفلت بالعلماء، و المترجمين، و الأطبّاء، و الشّعراء، وإرتبط إسمه برويات ألف ليلة و ليلة، «يقول ابن الطقطاقي: كان الرّشيد من أفاضل الخلفاء، فصحائهم، و علمائهم، و كرمائهم، و كان يحجّ سنة، و يغزو سنة كذلك، مدّة خلافته إلّا سنين قليلة، و كان يُصلّي في كل يوم مائة ركعة، و حجّ ماشياً، و كان إذا حَجَّ حجّ معه مائة من الفقهاء و أبنائهم، و لم يُر خليفة أسمح منه بالمال، و كان يُحبّ الشّعر و الشّعراء، و يميل إلى أهل الأدب والفقه».

كانت بغداد مدينة اللّذائذ المعقّدة، التي كان يُنشدها كلّ شاعر، و يتطلّع إليها كل قاصد لغنى أو ترف، و كلّ باحث عن التّمرّد الخلقي و الإجتماعي، و إليها مضى أبو نواس بعد أن أتمّ عمله و إستوفى فنّه، و بَدَا راغباً بصلة الرّشيد، و نيل العطايا و الهبات التي فاتته في زمن المهدي، ولكنه حمل إلى جانب شاعريته ذاته المتمرّدة التي قادته إلى مُواجهة المتاعب في بلاط الخليفة، مع حاشيته ومُقرّبيه يقول:

يُقِمُ سَرَاءً، أو مُخيفَ سَبِيلِ إذَا نَوَّهَ الزَّحْفَانِ بِاسْمِ قَتِيلِ وَ ذِي بِطنَةٍ للطّيِّبَاتِ أَكُولِ<sup>3</sup> سَأَبْغِي الغِنى، إمَّا نَدِيمَ خَلِيفَةٍ بكُلِّ فَتَى لَا يُسْتَطارُ جَنَائُهُ لِيَخْمُسَ مَالَ اللهِ مِنْ كُلِّ نَاجِرٍ لِنَخْمُسَ مَالَ اللهِ مِنْ كُلِّ نَاجِرٍ

«حيث يظهر أبو نوّاس طامعًا في الغنى، ساعياً وراء المال يُريد الحصول عليه بأيّ طريقة، فإمّا أن يكون جليس الخليفة، و إمّا أن يكون قاطع الطّريق يعترض طُرق بغداد ليأخُذ مالاً هو في نظره

 $<sup>^{1}</sup>$  موسوعة الحضارة العربية، العصر العبّاسي، بطرس البستاني، ط $^{1}$ ،  $^{2005}$ م، ص $^{22}$ – $^{123}$  بتصرّف.

 $<sup>^{2}</sup>$  تاريخ الأدب العربي، العصر العبّاسي الأوّل، د. شوقي ضيف، ص  $^{3}$ 6.

<sup>3</sup> الدّيوان، ص 976.

المبحث الأوّل: الحياة الستياسية

حقٌّ له، فهو و إن كان غريباً عن مجتمع بغداد لقادرٌ على مُجاراته، و مُستعدٌّ لإثبات نفسه في كلّ زواياه، و لعل هذا ما دفع بعض الباحثين إلى تقسيم حياة أبي نواس في عهد الرّشيد إلى قسمين: حياة رسمية عاشها في بلاط الخلافة نديماً مادحاً يستعين بما يناله من جوائز، و عطايا ليستمتع بما في حياته الثّانية التي عاشها مع الجّان، و الخُلعاء، و المارقين $^{1}$ .

و من هنا نستنتج أنّ أبا نوّاس عاش حياة مُترفة، و ماجنة في عهد خلافة هارون الرّشيد، وهذا ما يظهر واضحاً جليّاً في أشعاره، فكتب عن الخمرة و عن مجالسها، و وصف كؤوسها، و تغزّل بالغلمان و الجواري، فأقدم على إرتكاب جميع المعاصى، فتباهى بما، و دعا إليها دون خوف أو رقيب، فنقل إلينا ما تَعْتريهِ نفسه من مشاعرِ، و ما تختلجه من أحاسيس صادقة في شعره، الذي يدلّ على أنّه تمتّع بكلّ ملذّات الحياة.

فلم يكن لطمع أبي نوّاس حُدود، فهو كان دائم التّقرّب من أصحاب السّلطة و النّفوذ، فمدح خالد بن برمك الذي ينتمي إلى أسرة البرامكة، «تنتسب هذه الأسرة إلى جدّها برمك، و هو من مجوس بلخ، و كان يخدم النوبهار و هو معبد كان للمجوس بمدينة بلخ، تُوقد فيه النّيران، فكان برمك و بنوهُ سنداً له، و كان برمك عظيم المقدار عندهم، و لم يعلم هل أسلم أم لا؟ لما جاءت الدّعوة العبّاسية في خراسان، كان خالد بن برمك من أكبر دعاتها، و زعمائها، و كان ذا صفات عالية أهَّلَتْهُ للسّيادة، و رفعت القدر في صدر الدّولة حتّى أصبح أوّل وزراء هارون الرّشيد»<sup>2</sup>، فإتّخذ أبو نوّاس من مدحه للبرامكة أهدافاً و غايات كان لابدّ له من تحقيقها، فهو كان ميّالاً للمال والشّهرة، لذلك كان يُخالط أصحاب الجَاِه، فمدح الشّخصيات التي كانت بارزة في عصرهم، فمدح فيهم مكارمهم، و عطاياهم، و جودهم، و وصف قوّتهم و شجاعتهم، و مدح أبو نواس أيضاً «الفضل بن يحيي ابن خالد، ولد أواخر سنة 148هـ،« و كان يحيى عاقلاً يُحسن السّياسة، وتدبير الحكم، و النّهوض بشؤون الثّقافة، فمضى يَصْبَغُ نُظُمَ الدّولة السّياسية، و الإدارية بالصّبغة السّاسانية، كما مَضَى يُعْنَى بشؤون الطّب و التّرجمة، فأنشأ المارستان، و اِستدعى له غير طبيب من الهنود و غيرهم، و شجّع

1 الصّورة الشّعرية و نماذجها في إبداع أبي نواس، د.ساسين عساف ،المؤسّسة الجامعية للدّراسة و التّوزيع، بيروت،لبنان سنة1982، ص80

<sup>2</sup> محاضرات في تاريخ الأمم الإسلامية، الدّولة العباسية، محمد الخضري بك ،مؤسسة المختار للنّشر و التّوزيع، ط1، 2003، ص 109.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 111.

على التّرجمة لكنوز الثّقافات الهندية و اليونانية و الفارسية، و بعث نفضة فكرية واسعة، و فتح أبوابه للشّعراء و المغنّين و أسبغ عليهم هو وابناه الفضل و جعفر، العطايا الجزيلة» $^{1}$ .

يقول أبو نواس في مدحه للفضل بن يحيى:

ذَلِيلاً مَهِينَ النَّفْسِ بالضَّيْمِ مُوقِنَا بِحِيَّ عَلَى مَالِ الأَمِيرِ و أَذَّنَا تَرَى المَالَ فِيهَا بِالمَهَانَةِ مُذْعِنَا تَرَى المَالَ فِيهَا بِالمَهَانَةِ مُذْعِنَا إذَا لَبِسَ الدِّرْعَ الحصينَةَ و إكْتَنَى "2

"أميرٌ رَأَيْتُ المَالَ في نِعَمَاتِهِ إِذَا ضَنَّ رَبُّ المَالِ أَعلَنَ جُهودَهُ وَذَهُ وَلَاتٌ عَلَى صُلْبِ مَالِهِ، وَ لِلْفَضْلِ صَوْلَاتٌ عَلَى صُلْبِ مَالِهِ، وَ لِلْفَضْلِ صَوْلَاتٌ عَلَى صُلْبِ مَالِهِ، وَ لِلْفَضْلِ حَصْنٌ فِي يَدَيْهِ مُحَصَّنٌ

فأغدَق الفضلُ بن يحيى على قاصديه بالعطايا و الهبات، و الأموال، و من بينهم أبو نواس، فإتسم البرامكة بالإحسان و السماحة، و إنصاف المظلومين، و نبذ العنف، و التعذيب و الظلم، فساهموا في دعم الحضارة العبّاسية، إلّا أنّ الرشيد نكب بالبرامكة، و يختلف المؤرّخون في الأسباب التي أطاحت بمم، و يُقال بأنّ البرامكة كانوا يُريدون إبطال خلافة الرّشيد، لذلك قتلهم «و ما زال الشّعراء يتناشدون مدائح الفضل و أخيه و أبيه منذ تَسَلم الرّشيد يحيى مقاليد الخلافة في سنة الشّعراء يتناشدون مدائح الفضل و أخيه و أبيه منذ تَسَلم الرّشيد يحيى مقاليد الخلافة في سنة 187ه، حتى أوّل صفر سنة 187ه، إذ نكبهم الرّشيد نكبته المشهورة، آمراً بقتل جعفر و صلب أجزاء جسده و حبسِ أبيه و أخيه، و ظلّا في الحبس إلى أن ماتا، أمّا يحيى فمات في سنة 190ه، و مات الفضل في سنة 192ه، و كان طبيعياً أن يبكيهم الشّعراء، و أن يذرفوا عليهم الدّموع مِدراراً، بما أغدقوا عليهم من النّعم و الصِّلاتِ ...» ق.

«و لقد كثر الجدال و الكلام في الأسباب التي حملت الخليفة هارون الرّشيد على الفتك بالبرامكة، و قد إختلفت كلمة المؤرّخين، و أصحاب السّير، في السّبب الذي دفع الخليفة هارون الرّشيد إلى نكبة البرامكة، فبعضهم يرى أنّ الرّشيد غضب عليهم لوجود علاقات بين جعفر بن يحيى و بين أخته العباسة، و بعضهم يقول إنّ إستبداد البرامكة بالملك، و جمعهم الأموال قدّ إستمال النّاس إليهم، و أنّ ذلك أَوْغَرَ صدر الرّشيد عليهم و حمله على الإيقاع بمم، أضف إلى ذلك ما أظهره

. 329 منيف ، العصر العبّاسي الأوّل، د. شوقي ضيف ،  $^3$ 

<sup>.328</sup> تاريخ الأدب العربي، العصر العبّاسي الأوّل، د. شوقي ضيف ،  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الديوان، ص  $^{2}$ 

البرامكة من الدّالة على الرّشيد، ممّا لا تحمله نفوس الملوك، و سِعَايَةِ أعداء البرامكة، و بخاصة الفضل بن الرّبيع بهم عند الرّشيد»<sup>1</sup>.

«و في ذلك يقول ابن خلدون: و إنّما نكب البرامكة ما كان من استبدادهم على الدّولة، واحتجابهم أموال الجِباية، حتّى كان الرّشيد يطلب اليَسِيرَ من المال فلا يصل إليه، فغلبوه على أمره، وشاركوه في سُلطانه، فَعَظُمت آثارهم بَعدَ صَيتُهم و عَمَروا مراتب الدّولة»2.

و بذلك يكون هارون الرّشيد قد قضى على البرامكة، فمهما تعدّدت الأسباب و الدّوافع التي كانت وراء مقتلهم، إلّا أنّ النّاس حزنوا عليهم حزناً شديداً ،فمدحهم النّاس في أشعارهم، بكلمات صادقة.

و بعد وفاة هارون الرّشيد تعاقب على الحكم أبناءه الثّلاثة، أوّهم الأمين، ثمّ تلاه المأمون، وأخيراً المعتصم، «إذ يُعتبر عصر المأمون من أزهى عصور الدّولة العبّاسية، فقد كان حُرَّ الفكر شغوفا وأخيراً المعتصم، «إذ يُعتبر عصر المأمون من أزهى عصور الدّولة العبّاسية، فقد كان حُرَّ الفكر شغوفا بالمعرفة، ولم يكد يستقرّ في بغداد حيّ جعل من مجلسه ندوة علمية كبيرة يتحاور فيها ،و يتناظر الفقهاء، و المتكلّمون ، و العلماء من كلّ صِنف ...» و بعد وفاته جاء بعده أخوه المعتصم، فأمتاز عصره بالقوّة، «فتوفيّ سنة 228ه، فخلفه ابنه الواثق، و قد أعاد محنة القول بخلق القرآن جدعة، إذ نراه يكتب إلى الولايات المختلفة بإمتحان الفقهاء، و العنف بمن لا يُقرّون بأنّه مخلوق، ولم تحدث في سنواته الخمس فُتوق كثيرة سوى ما كان من شغب بعض الأعراب في الحجاز، و قد قضى على شغبهم الكبير، و شعّب بعض الأكراد، و سحق شغبهم وَصِيفْ التّركي، و سرعان ما توفيّ على شغبهم الكبير، و شعّب بعض الأكراد، و سحق شغبهم وَصِيفْ التّركي، و سرعان ما توفيّ الواثق سنة 232ه» 4.

نستنتج من هذا كلّه أنّ الحياة السّياسية في العصر العبّاسي الأوّل كانت مضطربة، فكثرت الصّراعات على الخلافة بين الإخوة، فتعاقب على عرش الدّولة خُلفاء، فنهظوا بها سياسياً، وإجتماعياً، و ثقافياً، «فبلغت الحظارة درجة عظيمةً في عهد هارون الرّشيد، و وُزرائه البرامكة، و هو العصر الذي عاش فيه أبو نوّاس، و إسْتَنْفَذَ شبابه و شيخوخته، يُضاف إلى ذلك عامل الحرّية، والإنحلال الخُلقي الذي خطى خطوة جريئة في ظل برامكة الرّشيد، و من جاء بعدهم من وزراء

.39 تاريخ الأدب العربي، العصر العبّاسي الأوّل،د. شوقي ضيف ص $^{3}$ 

<sup>1</sup> صراع الحضارات و أثره في الشّعر العربي في العصر العبّاسي الأوّل (القرن الثّاني للهجرة) ،للطّالب أحمد عبد القادر محمود عقل، أطروحة لنيل درجة الماجستير بكلّية الدّراسات العليا في جامعة التّجاح الوطنية في نابلس، فلسطين، سنة 2003، ص 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 39

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 43.

الفرس، وإفساحهم المجال للشّعراء بأن يقولوا ما شاءوا، و أن يتفنّنوا فيما يجيئون به ، و لم لا يفعلون ذلك؟ وقد وجدوا من البرامكة التّشجيع و التّسامح، هذه العوامل المجتمعة ،بالإضافة إلى ما حظى به أبو نواس من رحلات بين رُبؤع الشّام، و مصر و العراق، خلقت منه أداة قوية للتّجديد في الشّعر، فثار على القديم من مذاهب الشّعراء، و أنكر عليهم تقليدهم القديم في الوقوف على الأطلال وبكاء الدّمن، و كأنّه أراد ملابس الحياة الجديدة، و أن يُجاري ما فيها من مُتع حسّية، فهو لا يبكي الأطلال التي إنتهى زمانها، بينما يُفتتن بالخمرة و مجالسها، و هي المجالس التي لا يكاد ينقطع عنها،...» أ.

هكذا فإن الحياة السياسية في العصر العبّاسي الأوّل، لها أثر كبير في الحياة العامّة للمجتمع العبّاسي، فإنعكس صَداها على الحياة الإجتماعية و الحياة الفكرية، فنتج عنهما ظُهور الجّاهات ورغبات جديدة ميّزت العصر العبّاسي بمميّزات خاصّة.

. 24. عنه الأدب العربي في العصر العبّاسي الأوّل، د. حامد حنفي داود، ديوان المطبوعات الجامعية، 1993، ص $^{1}$ 

37

الحبحث الثانى: الحباة الاجتماعية

شَهِدَ الْمِتمع العبّاسي تحوّلاً بارزاً على مستوى الحياة الإجتماعية، فإنعكس ذلك على مظاهر الحياة المختلفة، «نتيجةً لعدّة عوامل عَجَّلَتْ بذلك، أبرزها عامل الإختلاط و التّزاوج بين الشّعوب التي يتشكّل منها المجتمع العبّاسي، و منها رغبة العرب، و قبولهم للحضارة الجديدة، و أساليبها، ومظاهرها المختلفة، و يُعدّ الدّين الإسلامي النّابذ لكلّ النّعرات و الأشكال العُرفية، و لِكل ما من شأنه أن يفرق بين العرب و غيرهم من الأمم و الشّعوب الأخرى، في طليعة هذه العوامل، حيثُ ساعد على مدّ قنوات الإتّصال مع هذه الشّعوب بعضها مع بعض، كما تُعدُّ ظاهرة اِمتزاج الحضارات المختلفة، و ما تركته من أثر قوي في تغيير مَجْرَي الحياة الاجتماعية، و بناء الإنسان الجديد في الدّولة الجديدة عقلياً، و فكرياً، و أدبياً، و حضارياً من العوامل التي تركت أثراً واضحاً في مظاهر الثّراء والتّرف و البذخ، عند الطّبقات المحظوظة، و ذوي المكانة الرّفيعة في المجتمع العبّاسي الذي إنقسم إلى عدة طبقات، أبرزها طبقتان:العامة والخاصة، و هاتان الطّبقتان ظلّتا على طَرَفيَّ نقيض، فالأولى و هي المحرومة من كلّ شيء، ظلّت تتجرّع مرارة الفقر و الحرمان، و كأنّ الدّهر كتب عليها بأن تظل وسيلة و أداة مُسخّرة تُستغلّ من قبل المتحكّمين فيها اِستغلالاً بشعاً، أمّا الثّانية فقد بقيت هي المحظوظة، لأنَّها صاحبة الأمر و النّهي، و المنع و العطاء، و الفتك و العفو، و لأنَّها أيضاً هي المتحكمة في خِزانة الدولة التي تزخرُ بالذهب والفضة الآتيتين من الخارج والجباية، ومن مختلف الأمصار و الأقاليم، و هذه الطّبقة تتكوّن من الخلفاء، و الأمراء، و الولّاة، و القضاة، و قادة الجيش، و غيرهم من  $^{1}$ المقرّبين إليها كالعلماء، و الأطبّاء، و الشّعراء، و الفنّانين $^{1}$ 

«و كانت خزائن الدّولة هي المعِين العَدق الذي هيّاً لكلّ هذا التّرف، حيث كانت تُحمل اليها حمول الذّهب و الفضّة من أطراف الأرض، حتّى قالوا إنّ المنصور خلّف حين توفيّ أربعة عشر مليونا من الدّنانير، و ستّمائة مليون من الدّراهم، و أنّ دَحْلَ بيت المال سنوياً لعهد الرّشيد، كان نحو سبعين مليوناً من الدّنانير، و كانت هذه الأنهار الدّافقة من الأموال تَصُبُّ في حجور الخلفاء، و من يَحُفُ بَهم من بيتهم، و من الوزراء، و القوّاد و الولّاة، و الشّعراء، و المغنّين»2.

فقصد أبو نوّاس بغداد، و مدح هارون الرّشيد بعدّة قصائد، فنال من عنده مكانة مرموقة، وأغدق عليه العطايا و الهبات، وكان أيضاً للبرامكة فضل كبير في حياة أبي نوّاس.

1 مظاهر المجتمع و ملامح التّجديد من خلال الشّعر في العصر العبّاسي الأوّل 132 – 232هـ، د.مصطفى بيطام، ديوان المطبوعات الجامعية، سنة 1995، ص 22-21.

 $<sup>^{2}</sup>$  تاريخ الأدب العربي في العصر العبّاسي الأوّل، د. شوقي ضيف، ص $^{2}$ 

الحبحث الثانى: الحباة الاجتماعية

«و نتيجة هذا التّقسيم الطّبقي، و التّحكّم في الثروة، و الإستئثار بها من قبل أفراد هذه الطّبقة – الخاصّة – ، التي إنغمس أصحابها في التّرف و البذخ إلى درجة التّنافس و التّسابق فيما بينهم، إلى بناء القصور، و التّأنّق في زخرفتها حتّى غَدَتْ آية من آيات الفن المعماري، و قد كانت هذه القصور تمتاز بفخامة بنائها و اتِّساعها، و تَكْتَنِفُهَا حدائق غنّاءةٌ، و أشجارٌ متكاثفةٌ، و تَزْدَأن بالمناضد التّمينة، و أنواع الرّهريات الخزفية، و التّربيعات المرصّعة و المذهّبة، و بذلك عظم شأنها في أعين المؤرّخين، فوصفوها في مؤلّفاتهم، و نالت إعجاب الشّعراء، فَأَفْرَدُوا لها قصائد وصفية، تُعدّ من عيون الشُّعر العبّاسي في هذا الغرض، و بالمثل تسابق أفراد هذه الطّبقة إلى التّأنّق و التّقلّب في أنواع شتّى من المظاهر الإجتماعية المتطوّرة، و ألوان الحضارة الجديدة، كأنواع الأطعمة و الأشربة، و ألوان الألبسة، و اِقتناء أفخر و أجمل وسائل الزّينة و التجميل، كالآلي المطعّمة بالأحجار الكريمة، و مُختلف المجوهرات، و إلى إقامة ملاهٍ للرّقص، و قاعات و دُورٍ لمجالس الغناء و الطّرب، و حانات للمجون والخلاعة، و عَمَدُوا إلى جَلْبِ العبيد من مختلف الأمصار و الأقطار الدّانية و القاصية، للقيام ببعض الأعمال كزراعة الأرض، أو اِستغلالهم في بعض الحِرف اليدوية، أو العمل داخل المنازل و القصور، ونتيجة لكثرة مال هذه الطائفة الذي يُعدّ أساساً للتّرف، كما يُعدّ أساساً للتّفسّخ و الإنحلال، فإنّ مَوْجَةَ الإستهتار و العبث قد أساءت إلى القيم الدّينية و الخُلقية، و بذلك إنتشر الفساد، و طَغَى تِيَارُ المجون، و نشُطت حركة الزّنادقة، و اِستفحل أمر الشّعوبية، و شاع الإلحاد، و تمّ التّعرّض للكثير من المقدّسات بالنّقص و الإبطال، و الهدم، و التّقويض، وعُدَ ذلك من الأمور التي لم يُؤاخذ عليها أحد، و لم يُحاسب من أجلها إنسان $^{1}$ 

و نستنتج من كل هذا أنّ الحياة في الدّولة العبّاسية تغيّرت تغيّراً واسعاً، لا سيما على مستوى الجانب الإجتماعي، فإنتقل النّاس من عيشة البادية إلى عيشة التّمدّن و التّحضّر، فشارك الشّعراء والأدباء مشاركة واسعة في هذه الحياة الرَّغْدَة، لا سيما الشّاعر أبو نواس إذ يُعتبر زعيم الخمرة، فوصفها في أشعاره، و وصف كؤوسها و مجالسها، و كان يحتسي الخمرة حتى التّمالة، فصار على منواله مجل النّاس الذين عاصروه، «حتى أصبح الإدمان ظاهرة عامّة على الرّغم من نهي القرآن الكريم عنه، و الحتّ على إجتنابه إذ يقول عزّ شأنه:

13مظاهر المجتمع، و ملامح التّجديد من خلال الشّعر في العصر العبّاسي الأوّل 132 - 232هـ، د.مصطفى بيطام ،ص 22-23.

المبحث الثاني: الحجماعية

﴿إِنَّا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَ الْأَنْصَابُ وَ الْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ إِنَّا الْجَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَ يَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ الله إِنَّا يُويِدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمْ الْعَدَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ فِي الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَ يَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ الله وَعَنْ الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ أَنْ وَكَانَ مِن أسبابِ اِنتشارها، و إقبال النّاس عليها أن أدّى المَعْنَ الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ أَلْ إباحة بعض الأنبذة، كنبيد التّمر و الزّبيب المطبوخ أدبى طبخ، و نبيد العسل، و البرّ و البرّ و التّين، فشرب الخلفاء هذه الأنبذة، و شربها النّاس، و تمالك بعض النّاس على أنواعها المحرّمة بإجماع الفقهاء 2.

و على الرّغم من شُيوع الخمرة، و اللّهو المجون في العصر العبّاسي الأوّل، فإنّ ذلك لم يمنع الشّعراء من الإتيان بشعر جميل يعكس العديد من المظاهر الإجتماعية، التي كانت سائدة في هذا العصر، فإلى جانب هذه المظاهر كانت هناك مظاهر إجتماعية أخرى ذاع صَيْتُها، و عمّ إنتشارها بين النّاس كالغناء و الرّقص، فأصبحت ثقام مجالس لهما، و يَستمتع بحما الكبير و الصّغير، «و كان للغناء في هذا العصر أثر و أيُّ أثر، فقد شُغِلوا به أيُّ شُغل، و كأنّه نعيمهم من دنياهم الذين لا يُؤثرون سواه، لما يبعث في نفوسهم من غَبْطَةٍ و إِبْتِهَاجٍ، و معروف أنّه إنتقل من الحجاز إلى العراق في أواخر عصر بني أميّة، إذ نرى ابن رامين الكوفي يستقدم مُغنيات الحجاز، و يُقيم داراً واسعة يقصدها النّاس، و ما تنشأ بغداد و يُطِلُ عصر المهدي، حتى تُصبح داراً كبيرة للغناء، فقد جذبت إليها المغنين و المغنيات من كُلِّ فَحّ، و نُثِرَت عليهم الأموال نثراً، بل كَالَتْهَا كيلاً، و أوّل من كَالُمًا من الخلفاء المهدي، و إقتدى به الهادي، و خلّفها الرّشيد فجعل للمغنين مراتب و طبقات ...» 3.

نستنتج من هذا كلّه أنّ قصور الخلافة كانت حافلة بمجالس الغناء، و يُعدّ المنصور و المهدي، و السّفاح، و الرّشيد من أكبر المشجّعين لهذا، فكانت قصورهم تَعُجُّ بأشهر المطربين و المطربات، وكان للرّشيد أكثر من مُغنّ و مُغنّية، و لم تكن هذه تَخْلُوا من ضُرُوبِ اللّهو و المجون، بالإضافة إلى مظهر الغناء و الرّقص، هناك مظاهر أخرى برزت في العصر العبّاسي الأوّل من بينها: وصف الجواري، فقيلَ فيهنّ شعر كثيرٌ، فكنّ جميلات يُجِدْنَ الرّقص، و كان لهنّ أثر كبير على الحياة الإجتماعية في هذا العصر، «فضرَرُهُنَّ يَكُمُنُ في الفساد الأخلاقي، و تَفَشّي ضروب اللّهو والدّعارة وسط أبناء هذا المجتمع الذي يستحيل أمام هذا اللّفِيفِ من الجواري الفاتنات السّاحرات أن يَنْجُوا

<sup>1</sup> سورة المائدة، الآيتان 92-93.

4.0

<sup>.65</sup> تاريخ الأدب العربي، العصر العباسي الأوّل، د. شوقي ضيف، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 59.

الحبحث الثانى: الحباة الاجتماعية

من شراكهن و مصائدهن ، لقد كُنَّ أخطر وسيلة عجّلت بتفشّي تيار المجون، و الغزل الإباحي، بالخصوص في هذا العصر، و من حيث الإفادة فقد كُنَّ أفضل وسيلة لتفجير الطّاقة الشّعرية عند الشّعراء، حيث كُنَّ محلّ عِشقّ و تغزُّل و تَشْبِيبٍ، كما كُنّ مَثَارَ فِتْنَةٍ، استهوت القلوب، و مَالت نحوها العواطف، و بذلك نُطِقَتْ فِيهِنَّ أحسن الأشعار» أ، فنجد كثراً من الشّعراء، و صفوا الجواري وصفاً جميلاً دقيقاً، و هذا ما حدث مع أبي نواس، «فكان يَهْوَى جارية إسمها "جِبَان"، وهي جارية لآل عبد الوهاب بن عبد الجيد الثّقفي، و كانت جميلة و أديبة تعرف الأخبار، و تعرف الأشعار، يُقال: إنّ أبا نوّاس لم يصدق في حبّه إمرأة غيرها» فقال فيها:

تَقْصِرُ عَنْهَا كُلُّ أُمنِيَ ... هُ خَلْوَةِ فِي تَكْهَةِ زَنجِيَّ ... هُ سَّاعِدِ، فِي قَدِ طُخَارِيَ ... هُ فَخِدَيْنِ، فِي زَهْوِ عِبَادِيَ ... هُ فَخِدَيْنِ، فِي زَهْوِ عِبَادِيَ ... هُ أَردَافِ فِي أَلْيَةٍ عَاجِيَ ... هُ أَردَافِ فِي أَلْيَةٍ عَاجِيَ ... هُ

﴿أَبْصَرَتُ فِي بَعٰدَادَ رُومِيَّهُ
 قَصَرِيَةُ الطَّرِفِ شامِيَةُ الـ
 صُغَدِيّةُ السَّاقَينِ، تُركِيَّةُ الـ
 هِنْدِيَّةُ الحَساجِبِ نُوبِيَّةُ الـ
 حِيرِيَّةُ الحُسْن كَيانِيَةُ الـ

فبالإضافة إلى ظاهرة وصف الجواري، برزت ظاهرة أخرى، و هي هواية الصيد، فكان أصحاب الطبقات المترفة يخرجون لممارسة هذه الهواية ضمن جماعات، فكان يترَّأُسُ هذه الجماعة قائد أو وَزِيرٌ أو خليفة، و كان الشّاعر الذي يصف ما يجري أثناء الصيد، يخرج معهم، لذلك سُمّي بالشّعر الطّردي، و من جُملة الخلفاء الذين عَظُمَ وَلَعُهُمْ بالصيد، الخليفة المهدي والأمين والمعتصم والواثق، فكان الأغنياء والوزراء من المولعين بظاهرة الصيد، «و في شعر العصر العبّاسي الأوّل أوصاف كثيرة لظاهرة الصيد، لأنّ الشّعراء أنفسهم كانوا يُشاركون في تلك الرّحلات التي كانت تُنظمٌ من أجل الخروج إلى الصيد، و يُعتبر أبو نوّاس من أبرز الشّعراء الذين عبّروا عن هذه الظّاهرة، لأنّه وجد فيها مُتعة، فأتقنها و وُلِعَ بها، فإنعكس ذلك الولع بقصائد تُعدُّ من أَجْوَدِ شعره، عرض فيها أنواع الكلاب و الصّقور، و الشّواهين، و أنواع الطّيور و الحيوانات المختلفة، كما ذكر فيها أنواع السّهام و القسي، و كذا سائر ألوان الصّيد، و عوامل الإصْطِيادِ، و هو في الغالب يبدأ قصائده التي يصف فيها الصّيد بعبارة أنعت كلباً أو أعددت كلباً، أو قد أغتدي أو لما تبدى، إلى غير ذلك من العبارات التي بعبارة أنعت كلباً أو أعددت كلباً، أو قد أغتدي أو لما تبدى، إلى غير ذلك من العبارات التي

مظاهر المجتمع و ملامح التّجديد من خلال الشّعر في العصر العبّاسي الأوّل، 132-232ه ،د. مصطفى بيطام ص 70.

<sup>100</sup> ضحى الإسلام، أحمد أمين، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط10، ج1، ص

 $<sup>^{6}</sup>$  الديوان،  $^{6}$  194 – 695.

المبحث الثاني: الحجماعية

يُسْتَفْتَحُ بَهَا طردياته، التي يُقال بأنمّا بلغت تسعاً و تسعين أرجوزة، و أربع قصائد، و ما زاد على ذلك فهو منحول»  $^1$ .

نستخلص من هذا كلّه أنّ أبا نوّاس برع في شعر الطّرد، الذي كان مرتبطاً إرتباطاً وثيقاً بحياة الترّف، و الغني التي ميّزت العصر العبّاسي الأوّل، فأجاد في وصف كلبه السّلوقي، و وصفه بمختلف الصّفات التي تدلّ على أصالته، و سرعته في العدو وراء الفريسة، فجاءت أشعاره في هذا الجانب تعكس الحياة التي عاشها مع الخلفاء.

و من مُميّزات الحياة الإجتماعية أيضاً في العصر العبّاسي الأوّل، ظهور آفة التّغزّل بالمذكر، فهي آفة تدعوا إلى التّغزّل بالذّكور، و الإنصراف عن النّساء، و قد تركت هذه الظّاهرة آثاراً سيّئة في المجتمع العبّاسي، فقد ذكر القرآن الكريم هذه الآفة مع قوم سيّدنا لوط، الذين كانوا يُمارسون الفواحش، و يعتدون على النّاس، و يأتون الرّجال دون النّساء، فأرسل الله لهم لوطاً عليه السّلام لهدايتهم، و لعبادة الله وحده لا شريك له، قال عزّ و جل: ﴿وَلَمْ جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطاً سِيئَ بِعِمْ وَضَاقَ بِعِمْ ذَرْعًا وَ قَالَ هَذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ وَ جَاءَهُ قَوْمُهُ يَهْرَعُونَ إلَيْهِ وَ مِنْ قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّمَاتِ قَالَ يَا قَوْمُ هَوُلاَءِ بَنَاتِ هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا الله وَ لاَ تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ السَّيِّمَاتِ قَالُ يَا قَوْمُ هَوُلاَءِ بَنَاتِ هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا الله وَ لاَ تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتُ مَالَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَ إِنّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُويدُهُ.

و كان أول من إشتهر بالغزل الفاحش في العصر العبّاسي والبة بن الحباب، «و هو يُصرّح بذلك تصريحاً في غير مُواربة و لا إستحياء، و يُقال أنّه هو الذي يتحمّل وِزْرَ إفساد أبي نوّاس، بل هو في رأينا الذي يتحمّل وِزْرَ العصر كلّه، و ما شاع فيه من هذا الغزل المقيت، الذي يخنق كرامة الشّباب و الرّجال خنقاً، و ربّا كان من أسباب شيوعه كثرة الغلمان الخصيان في بغداد و غيرها من مدن العراق، و كان منهم من تسقط عنه رجولته حتى يلبس لبس النّساء، و كان من الجواري من يُلبّسْنَ لِبْسَ الغلمان الفتلمان لفتاً للشّباب و الرّجال، و يُروى أنّ الأمير حين أفضت إليه الخلافة قدم الخصيان و آثرهم، فشاعت قَالَةُ السّوء فيه، و رأت أمّه زُبيدة دَرءَ تلك القالة أن تبعث إليه بعشرات من الجواري، ألبستهنّ لبس الرّجال، حتى ينصرف عن الخصيان، فكنّ يختلفن بين يديه، و أبرزهنّ للنّاس، و لم يلبث كثيرون أن جاروه في هذا الصّنيع، فكنّ يستمين بالغُلاَمِيَاتْ، و عمّت هذه البدعة في السّاقيات بالحانات، و لعلّ ذلك هو السّر في أنّ أبا نوّاس كثيراً ما يتحدّث عن بعض الجواري

<sup>. 121 – 120</sup> مرامع التجديد في العصر العباسي الأوّل 132 – 232هـ، د. مصطفى بيطام، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة هود، الآيات، 76 – 77 – 78.

المبحث الثاني: الحياة الاجتماعية

بضمير المذكّر، و من تتمّة هذا التّبادل بين الجواري و الخصيان في الزّي و الهيئة، حينئذِ كثرة المُحَنّثينَ بين المغنّين و الضّاربين على الدّفوف، و كانوا يتشبّهون بالنّساء في عاداتهنّ، و ثيابهنّ، و ضَفْر  $^{1}$ شُعْرِهِنَّ، و صبغ أظافرهنّ بالحنّاء

إنّ القارئ لشعر أبي نواس في هذا الجانب، «يدلّ على شدة تعلّقه بالغلمان، و تفضيله إيّاهم على النّساء، و كرهه و بُغضه لكل علاقة زوجية في الحياة، حتى تلك القائمة عن الغريزة بين فصيلة الحيوان كالنّعاج، و أنّه لا يُراود النّساء على نفسه، و لا يزيي معهنّ مُطلقاً، ممّا يُنجيه عذاب الله»2، فأبو نواس اِستطاع أن ينقل أوصاف المرأة إلى الغلمان، فتغزّل بهم تغزّلاً فاحشاً يدلُّ على مجونه، وفجوره، و فُسقه الذي مَرَدُ هذا الشَّذوذ إلى البيئة التي عاش بما، و إلى عصره و مُعاشريه، الذين ما تركوا رذيلة إلّا و قاموا بها.

«و على الرّغم من حدّة تيار المجون و اللّهو، و مختلف المظاهر الإباحية السّائدة في العصر العبّاسي الأوّل، فإنّ النّاس على مختلف طبقاتهم و رُتبهم في السّلم الإجتماعي، كانوا مولعين أيضا بمظاهر و تظاهرات اِجتماعية أخرى، ذاع صيتها و عمّ انتشارها، كظاهرة المواكب و المحافل، والتّسلية، و الألوان الرّياضية، كسباق الخيل و الخروج للصّيد، و المرح عن طريق الفكاهة، و الإحتفال بمختلف الأعياد و المواسم كعيدي الفطر و الأضحى، و النيروز و المهراجانات و غيرها من المواسم الأخرى، التي ألهمت الشّعراء في نظم الشّعر و إنشاده»³، فأنتجوا لنا شعراً جديداً يختلف عن الشّعر الذي وُجد قبل هذا العصر من حيث الشَّكل و المضمون، فشعرهم يدلّ على مختلف المظاهر التي عاشوها، و من بينهم الشّاعر أبو نواس الذي عُرف بخمرياته، و بغزله الفاحش.

<sup>1</sup> تاريخ الأدب العربي، العصر العبّاسي الأوّل،د. شوقي صيف، ص 73 – 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مظاهر المجتمع و ملامح التّجديد من خلال الشّعر في العصر العبّاسي الأوّل، 132 – 232هـ، د.مصطفى بيطام، ص 357.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 486.

«لم تكن الحياة الفكرية في العصر العباسى الأوّل أقل أهمية من نواحى الحياة الأخرى، الذي اِمتاز بِما هذا العصر، و تفتّح فيه ذهن الإنسان العربي الوريث لحضارات و ثقافات الأمم التي إحتكّ بها و غلبها على إثر الإندفاع القوي لعرب الصّحراء، من سكان البوادي و المدن، مع الفتوحات الإسلامية التي أعقبت فجر الإسلام، حيث لم تقتصر رغبتهم في أثناء هذا الإندفاع على نشر الإسلام، و توسيع رقعة الفتوحات فحسب، بل حَمَلُوا معها رغبة الإطّلاع على كلّ ما هو جديد في عالم الفكر و الثّقافة، بمختلف فنونها و تشكيلاتها، كما كانت لهم قَابِليَةٌ شديدة لتلقّى العلوم وتحصيلها، و بذلك لم يتردّدوا في تلوين ثقافتهم العربية منذ أواخر العصر الأموي بألوان الثّقافات التي وَجَدُوهَا في البلاد التي وقعت تحت حوزتهم، كالتِّقافة الفارسية و اليونانية، و الهندية، و غيرها من الثَّقافات التي تُرجمت إلى اللَّسان العربي إبّان العصر العبّاسي الأوّل، فالعصور المتعاقبة، و ذلك لتوفّر أكثر من عامل كظاهرة الإختلاط المستمر بين الشّعوب من ناحية، و إشاعة جَوّ من الحرّية والإختلاط في العادات و التّقاليد من ناحية أخرى، ممّا أدّى إلى ظهور نهضة فكرية شاملة، نَضَجَتْ فيها العلوم وإزدهرت الآداب و أثمرت الفنون، و نشطت الدّراسات الطّبية و الفلكية و الفلسفية، و راجت أسواق الأدب، و اِتَّسعت الحركة الفكرية بمختلف ألوانها، فكان نِتَاجُهَا ظهور عباقرة أفداد حَلَّدَهُم التّاريخ، و وَرَدَتْ الألسن على ذكرهم في المحافل و المجامع، أمثال: الخليل بن أحمد، و سبويه الكيسائي، و الأصمعي، و حماد الرّاوية في اللّغة و الأئمة، أمثال البخاري و أبي حنيفة، و مالك بن أنس و الشَّافعي، و ابن حنبل في الفقه، و عمرو بن عبيد، و أبي إسحاق إبراهيم بن سيار النَّظام، وأبي الهذيل العلاف في المناظرات و المحاورات، و الجاحظ و ابن المقفّع، و ابن العميد و الصّاحب ابن عباد في الأدب و الكتابة، و بشار بن بود، و أبي نواس و أبي العتاهية، و مسلم بن الوليد، و أبي  $^{1}$ . تمام، و غيرهم من شعراء هذا العصر

فأبو نواس عاش في العصر العباسي الأوّل لذلك «كان واسع المعرفة متّصلاً بحياة عصره الفكرية، و في شعره ما يُشعر بإطلاله على آراء الفلاسفة و المتكلّمين، على أنّ أهم ما يُذكر له هنا تَبَحَّرُهُ في العلوم اللّغوية و الإسلامية، حتى قال الجاحظ: "ما رأيت رجلا أعلم باللّغة من أبي نواس، وأفصح لهجة مع مُجانبة الإستكراه" و قال بعض الرّواة: "كان أقل ما في أبي نواس قول الشّعر، و كان فحلا رواية عالماً"، و قال عن نفسه: "ما قلت الشّعر حتى رويت لستين إمرأة من العرب غير

<sup>1</sup>مظاهر المجتمع و ملامح التّجديد من خلال الشّعر في العصر العباسي الأوّل (132 – 232هـ)،د. مصطفى بيطام، ص 24-25

الحنساء، فما ظنّك بالرّجال؟ و إنيّ لأروي مئة أرجوزة لا تُعرف"، و سوف تزول دهشتنا و إستنكارنا ذلك إذا عرفنا أنّ أساتذته كانوا من مشاهير العلماء و المحدّثين، منهم أبو زيد الأنصاري، و أبو عبيدة ابن المثنّى، و عبد الواحد بن زياد، و أزهر السّمان و يحيى القطّان، و منهم خلف الأحمر، الذي لزمه مدّة غير يسيرة، و لم يكتف بذلك بل قصد بادية بني أسد و أخذ اللّغة عن أعرابكا، و قد رَوَى عنه جماعة من أدباء ذلك العصر و علمائه» ألى الذلك كان الشّاعر أبو نواس مُلمّاً بجميع علوم عصره، لأنّه عاصر مُختلف العلماء و المشاهير، «و لا شكّ في أنّ إتّصاله بالتقافتين الفارسية واليونانية، كان أكثر عمقاً، فقد كان فارسي الأصل، و كان يُحسن الفارسية إحساناً بعيدًا جَعَلهُ يلوك كثيراً من كلماتما في أشعاره، و لا بدّ أنّه نظر فيما ترجمه ابن المقفّع و غيره من آدابما المختلفة، و أيضاً لابدّ أنّه نظر في ألفلسفة اليونانية، و ما إتّصل بما من منطق بحكم تَثَقُّفِهِ بعلم الكلام، إذ كان المتكلّم لا يتمكّن في الفلسفة اليونانية، و ما يدلّ دلالة واضحة على أنّه وقف وقوفاً دقيقاً على طقوس الجوس و اليهود، الفلسفة، و في خمرياته ما يدلّ دلالة واضحة على أنّه وقف وقوفاً دقيقاً على طقوس الجوس و اليهود، و النصارى، و عقائدهم، و تفرّغ للنّوادر و المِلح، و حفظ منها شيئاً كثيراً، وتصادف أن يكون خفيف الرّوح ظريفاً، ثمّا أعده لتكثر مُطايباته و مُداعباته، و ليكون سميراً للخلفاء و الوزراء ...» 2.

و لعل السبب في ازدهار النهضة الفكرية في هذا العصر، «راجع إلى الخلفاء الذين أُولُوا المتماماً كبيراً بالمعرفة و العلم خاصة المأمون، حيث نجد في عهده ازدهار الدولة، لأنه كان عالما بالعربية، متعمّقاً في العلوم الدينية و الفلسفية، مشتغلاً بمسائل علم الكلام، و كان يُقيم الندوات والمجالس، و المناظرات في عصره، و يُشارك فيها بنفسه، و يُصوّر لنا المسعودي مجلساً من مجالس العلم في بلاط المأمون، قيقول: "كان المأمون يجلس للمناظرة في الفقه يوم الثّلاثاء، فإذا حظر الفقهاء و من يُناظره من سائر أهل المقالات أُذْخِلُوا حجرة مفروشة، و قِيلَ لهم أنزعوا أخفافكم، ثمّ أحضرت الموائد، و قِيلَ لهم: أَصِيبُوا من الطّعام و الشّراب، و جَدِدُوا الوضوء، و من حَقهُ ضِيقٌ فَلْيَنْزَعْهُ، و من ثَقُلَتْ عليه قلنسوة فليضعها، فإذا فرغوا أتوا بالمجامر فبحروا و تطيّبوا، اِسْتَدْنَاهُمْ حتى دَنوا منه، وناظرهم أحسن المناظرة، و أنصفها و أبعدها من مُناظرة المتجبّرين، فلا يزالون كذلك إلى أن تزول الشّمس، ثمّ تُنصّب الموائد التّانية فيُطعمون و ينصرفون"، و لم يكن العلم في مجالس الخلفاء فقط، بل كانت المساجد مفتوحة عامرة بحلقات الدّرس، و الجدل، و المناظرة، و دكاكين الورّاقين كانت أشبه بِدُورٍ المساجد مفتوحة عامرة بحلقات الدّرس، و الجدل، و المناظرة، و دكاكين الورّاقين كانت أشبه بِدُورٍ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أمراء الشعر العربي في العصر العبّاسي، أنيس المقدسي، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط17، 1989، ص 110-111.

 $<sup>^{2}</sup>$  تاريخ الأدب العربي، العصر العبّاسي الأول،د. شوقي ضيف، ص  $^{223}$ 

الكتب، أو المكتبة، و نظراً لتيسير العلم و المعرفة، فإنّنا نجد أبناء العامّة قد نبغ منهم خلق كثير، «فبشار أبوه كان طيّاناً يضرب الطوّب الليّن، و أبو نوّاس كانت أمّه تغزل الصّوف أو تبيع شيئا من عطار النّساء، و أبو العتاهية كان يحمل الجِرَارَ على ظهره يبيعها في الكوفة، و مسلم بن الوليد كان حائكاً، و أبو تميّام كان أبوه عطّاراً أو خمّاراً، و إشتغل بحياكة الملابس في صغره، فالعلم مُنتشرٌ في كلّ البقاع لا يرُدّ قاصداً له، بذلك أصبح الطرّيق مفتوحاً كنبوع أولاد العامّة، و الذي ينبغي أن نُشير إليه هو أنّ العقل العربي في العصر العبّاسي الأوّل أصبح عقلاً علمياً و فلسفياً معاً، و من هنا إنطلق يخلق علوماً جديدة في أدق العلوم كالرّياضيات، و الجبر و الفلك، و الطّب و الكيمياء، أمّا الأدب فقد حَظِي بِنصِيبٍ وافر من الإهتمام و الرّعاية، و كان لإستقرار الجو في العصر العبّاسي الأوّل الأثر في ظهور بعض سمات التّجديد فيه، الشّيء الذي ميّز الأدب العبّاسي عن غيره من العصور، و لا غرُورَ في ذلك لأنّ الخلفاء العبّاسيين عملوا على بسط الأمن و الإستقرار، و إكرام الأدباء و الشّعراء بصفة خاصّة، ممّا أدّى إلى ظهور شعراء كان لهم أثر كبير في مسيرة الأدب العباسي الذي يُعتبر قمّة في الشّعر دون منافس له في العصور السّابقة، من هنا ظهرت تيارات و إجّاهات تُنادي بالتّجديد في القصيدة العربية، و الخروج بما من التّقليد الذي ظلّ يُلازمها ردحاً من الرّمان».

نستنتج من هذا كلّه أنّ للخلفاء دور كبير في إزدهار الحركة العلمية في ذلك العصر، إذ أغدقوا على العلماء، و الأدباء الذين نوّعوا من معارفهم بالعطايا و الهبات، ففي عهد خلافة المهدي كان العلماء يأتونه من كلّ بلدة لأنّه كان كريماً معهم، «و كذلك من أهم أسباب بلوغ الحركة العلمية غايتها من النّهضة الواسعة إستخدام الورق، إذ أخذ يعُمُّ منذ مُفتتح هذا العصر، و كانوا قبل ذلك يكتبون في الجلود و القراطيس المصنوعة بمصر من ورق البُردي، و لم يلبث الفضل بن يحيى البرمكي أن أنشأ في عهد الرّشيد مصنعا ببغداد للورق، فَتَقَشَّتْ الكتابة فيه لخِفْتِهِ و غلبت على الكتابة في الجلود و القراطيس، و كان الإملاء حينفذٍ أعلى مراتب التعليم، و لكن لم تلبث أن ظهرت المصنفات الكثيرة، و أُحْتِيجَ معها إلى النّسخ، فإتّسعت صنعته الوارقة، و هي تحلّ في هذا العصر محل الطباعة في عصرنا الحديث، و قد مضى العلماء حينفذٍ يستفيدون منها، فإخّذوا لأنفسهم ورّاقين ينقلون عنهم كتبهم، و يُديعونها في النّاس، مثل: دماذ أبي غسان ورّاق أبي عبيدة، و كان ممّا دفع لرواج الوراقة تنافس الكثيرين على إقتناء الكتب و إتّخاذ المكتبات، و قد أقامت الدّولة منذ عصر الرّشيد مكتبة تنافس الكثيرين على إقتناء الكتب و إتّخاذ المكتبات، و قد أقامت الدّولة منذ عصر الرّشيد مكتبة

-

<sup>1</sup> الإنجّاه التّجديدي و أثره في نحضة الشّعر العباسي الأوّل، دراسة تحليلية نقدية، لطالب أحمد الطّيب خوجلي عبّاس، أطروحة لنيل درجة الدّكتوراه، جامعة أم درمان الإسلامية، 2007،.

ضخمة، هي دار الحكمة، و عُنيت فيها أشد العناية بالكتب المترجمة التي تحمل كنوز التقافات الأجنبية، و لا ريب في أنّ هذه المكتبة كانت جامعة كبرى لطلاب العلم و المعرفة، و قد أخذ كثيرون من الأفراد يعتون بإقتناء المكتبات، و كانوا يُوظفون فيها بعض الورّاقين للنسخ، من ذلك مكتبة إسحاق ابن سليمان العبّاسي، و كانت تمتلئ بالكتب و الأسفاط، و الرّقوق، و القماطير، والدّفاتر، و المساطر، و المحابر، و أضخم منها و أعظم مكتبة يحيى بن مالك البرمكي، و يُقال إنّه لم يكن في مكتبته كتاب إلّا و له ثلاث نُستخ، و ربّا فات هذه المكتبة عظامة و ضخامة مكتبة الواقدي المؤرّخ المشهور المتوفيّ سنة 208ه، و كانت تشتمل على ستّمائة صندوق مملوء بالكتب، و كان له مملوكان يكتبان له ليلاً و نهاراً، و لم تكن الكتب ثعد لهذا التّحصيل السّريع في الفقه وحده، بل كانت تُعدّ لذلك في جميع فروع العلم و المعرفة، فطبيعي أن يُقبل عليها النّاس إقبالاً شديداً لما تجمع لهم في كلّ لذلك في جميع فروع العلم و المعرفة، فطبيعي أن يُقبل عليها النّاس إقبالاً شديداً لما تجمع لهم في كلّ في و كلّ علم من مادّته الغزيرة المنظمة و المرتبة، بل لقد أصبحت الأداة الطّيعة التي تُستوقُ لهم المعرفة و ألوان الثقافة سوقاً، و هم يَكُبُونَ على هذه الأداة ، أو هذه الوسيلة السّهلة مُنفقين عليها المعرفة و ألوان الثقافة سوقاً، و هم يَكُبُونَ على هذه الأداة ، أو هذه الوسيلة السّهلة مُنفقين عليها كلّ ما يستطيعون من أموال» أ.

بالإضافة إلى دور الخلفاء و المكتبات في تطوّر الحركة العلمية في العصر العبّاسي الأوّل، هناك عوامل أخرى ساعدت في تطوّر هذه الحركة، من بينها : حركة التّرجمة التي قام بها الخلفاء و العلماء، فترجموا التراث اليوناني، و الفارسي، و الهندي إلى اللّغة العربية، فنقلوا جميع الكتب سواء كانت في مجال الطّب أو الفلك، أو الرّياضيات، أو الزّراعة، ... إلى العربية، فكان لهذا الاتّصال المثمر بين هذه الثّقافات أثر كبير في إزدهار الحركة العلمية و الأدبية، و تقدّم الحياة الفكرية في هذا العصر، و ليس في هذا شك ، «فقد تغلغلت المعرفة و الثّقافة في جميع الأوساط، حتى في الأوساط العامّة، وأصبحت غذاءاً لجميع العقول و القلوب، و برزت صفوة من العلماء و الأدباء، كان جمهورها من أبناء هؤلاء العامّة، قادت الحركتين العلمية و الأدبية قيادة خصبة باهرة، إذ إستطاعت أن تسيغ كلّ ما نُقل إلى العربية من ثقافات مُتباينة، و أن تُضيف إليها من عُقولها، و قُلوبها ما دعم حضارتنا العربية دعماً بما العربية من علوم، و بما كتبوا من آثار عقلية رائعة، و آيات شعرية خالدة»2.

أمّا على صعيد الحياة الدّينية في هذا العصر، فقد كانت حياة معقّدة، «إذ اِعتنق الفرس الدّين الإسلامي، و هم لا يزالون حديث العهد به، فأخذوا يَجِنُّونَ إلى عقائدهم القديمة، و يبذرون بُذور

47

<sup>. 104 – 103</sup> منيخ الأدب العربي، العصر العباسي الأوّل، د. شوقي ضيف، ص103-104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ،ص 108-109.

نحلهم و مُعتقداتهم بين ضِعَافْ العُقول، و ضعاف الإيمان من المسلمين، و بسبب ذلك ظهر فريق من زنادقة الفرس نشروا بين العرب مذهب الزّندقة، و العقائد الفارسية، و الماجوسية، المنقولة عن الفرس كالزرادشتية، و المانوية، و المزدكية، و قد عظُم خطر هؤلاء الزّنادقة في عصر الخليفة المهدي، فشدّد عليهم النّكير، و أَثْخَنَ فيهم القتل، و لم يرحم منهم من كان من شُعرائه، أو وزرائه، فقتل منهم بشار بن برد، و عبد الله بن أبي عبيد الله معاوية بن يسار، فإنعكس صدى هذه الحياة المعقّدة على الحياة الفكرية، فتشبّعت نواحى الفكر، و تعقّدت بتشعّب الحياة، و لعبت العناصر الدّخيلة من فرس، و مجوس، و بزنطنيين، و يونانيين دوراً خطيراً في إشعال النّهضة الفكرية، و حدث من هذا كلّه لقاح فكري لم يكن عربياً خالصاً و لا أعجمياً خالصاً، و كان لحرّية العقيدة التي دَانَ بها العجم أثرها في إيقاظ هذه الحياة، ذلك أنّه كان من ملاحظة الفرس جماعة يطعنون في الإسلام، و لا يقتنعون بالنّصوص المأخوذة من القرآن و الحديث، و لا يقبلون غير الحجج العقلية، فإنبرى لهم طائفة من العلماء يرُدون حججهم العقلية بمثلها، هذه الجماعة سمّيت بالمعتزلة، و بسبب اِشتغالهم بالكلام والجدل سمّوا بعلماء الكلام، و قد ترك هؤلاء أثراً واضحاً في الحياة الفكرية، و أتت هذه الحركة ثمارها في خلافة المأمون حين أباح لنفسه و لعلماء الكلام أن يأجُروا في كلّ موضوع، و هكذا سنّ هذا الخليفة مبدأ الحرّية الفكرية، كما سنّ مبدأ الحرّية الذّهبية، فكان هو شيعياً، و كان يحيى ابن أكثم قاضى قُضاته سُنّياً، وكان وزيره أحمد بن أبي دؤاد مُعتزلياً، الأمر الذي دعا العامّة على رميه بالإلحاد، و الزّندقة حين قال بقول الفلاسفة، كما رموه بالإباحية في الدّين، حين قال بزواج المتعة، كما بلغ المعتزلة بالحرّية الفكرية مبلغاً عظيماً في خلافة المأمون، خاصة حين ذهبوا مذهبه، و قالوا معه إنّ القرآن مخلوق، مُخالفين بذلك مذهب جمهور السّلف الصّالح، الذي يقول بقِدَمِهِ بإعتباره كلام الله، وكلام الله قديم، و هي مسألة إعتزالية تُعتبر من أعظم مباحث علم الكلام، كانت بلاءاً عظيما على علماء السّنة في خلافة المأمون و المعتصم، و الواثق، و كان لأحمد بن حنبل فيها موقف مشهور، وجديرٌ بأن يكون لهذه الحياة الفكرية الصّاخبة صدى يُماثلها في حياة الأدب، وكان لابدّ للأدب أن  $^{1}$ ينمو و يزدهر

خلاصة القول أنّ الحياة الدّينية في العصر العبّاسي الأول، كانت مضطربة فارتبط هذا العصر بتيّار المجون، و بتيار الزّهد، فالشّعراء الذي عاشوا في هذا العصر، كانوا منقسمين إلى فريقين، فريقٌ

 $^{1}$  تاريخ الأدب العربي في العصر العبّاسي الأوّل، د.حامد حنفي داود، ص $^{2}$ 0.

الحياة الفكرية المبحث الثالث:

منهم يُعاقرون الخمر، و يرتكبون الآثام و المعاصى، و فرق آخر يدعون النّاس إلى الإيمان بالله، والبُعد عن ملذّات الحياة، و إلى العمل الصّالح لنيل الأجر و الثّواب، فالشّاعر أبو نوّاس له طابع ديني ميّزه عن شُعراء عصره، فَصَغُبَ تَصنيفه من قبل دارسي شعره، فتارة يحمل شعره صفحة التّطرّف و المجون، و تارة يَسْمُوا إلى مراتب الزّهّاد و المتصوّفين، «فقرأ القرآن على يعقوب الخضرمي، الذي أجازهُ بأقرأ أهل البصرة»1، «فنشأ عالماً فقيهاً، عارفاً بالأحكام و الفُتيّاً، يعرف ناسخ القرآن من منسوخه، ومُحكمه و متشابهه، و كان يتزوّد من الدّراسات اللّغوية، و الدّينية و من الشّعر القديم»2، كُلُّ هذا اِنعكس على حياة النّواسي ممّا أثار جدلاً دينياً واسعاً فيما بعد، فسعى إلى مجالس اللّهو و المجون، وعاشر الخلعاء و المتهتّكين، فتعرّف على والبة بن الحُباب أحد مُجّان الكوفة المشهورين، «فإخْتُلِفَ في تفسير مذهبه الدّيني، فعدّهُ بعض الدّارسين من المرجئة، و من رآه من الجبرية، و نسب إليه آخرون الكفر، والإباحية، و لم تكن تلك الإتمّامات عبثاً، فقد غصّ كثيرٌ من شعره بمعاني المنكر، و أغرق بالدّعوة للفحش، و الحضّ على الإباحية و المجون، على نحو يجعل المتأمّل في شعره يظُنّ أنّه سار في طريق ضِلال لا هداية بعده، و أنّ آثامه لن تُغفر، و أنّ لهفته على اللّذّة قد اِمتلكت عليه نفسه، فَغَدَا إماماً للفسق، و عَلَمًا من أعلام الفجور، و لكن المتأمّلُ سيّفاجأ لدى قراءته لمقطوعات شعرية أخرى، بشاعر مُنقلب على ذاته، قادرٌ على إثبات إيمانه العميق، و كشف النّقاب عن ذُنوبه، غير مُتوانِ عن الإعتراف بخطاياه، إذ تعرّض للّوْم أو مُسائلة، فهو موقنٌ بأنّ التّوبة تجب ما قبلها، و أنّ  $^{3}$ ى تاديه بالخطايا يُقابله عفوُ الله، و مغفرتَهُ و رحمَتُه الواسعة $^{3}$ .

نستخلص أنّ أبا نوّاس عاش في صراع، بينه و بين نفسه، فتارة يتبع شهواته، فيشرُّبُ الخمر، و يتغزّل بالغلمان، و يجاهره بآثامه، و تارةً أخرى يترك كلّ هذه الملذّات و فيلبس ثياب التّوبة والإنابة، و يُعلن اِنقطاعه عن المعاصى و الزّلات، فظلّ النّواسي في هذا الصّراع حتّى دنا أجله، فبدا متحسّراً على ما فاته طالبًا الغفران من الله عزّ وجلّ.

أ شعر اللَّهو و المجون، تاريخه و أعلامه، جورج غريب، دار الثَّقافة، بيروت، لبنان، ص 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تاريخ الأدب العربي في العصر العبّاسي الأوّل، د.شوقي ضيف، ص 220.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الإنقلاب المعرفي و المواجهة الثّقافية في شعر أبي نواس، آلاء عزّام عبد الوهاب عودة، أطروحة لنيل درجة الماجستير، جامعة النّجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، 2014، ص 17.

الفصل الثالث: المقدمة الخمرية.

- المبحث الأوّل: الخمرة في أشعار العرب.
- المبحث الثاني: موقف أبي نواس من المقدمة الطللية.
  - المبحث الثالث: النوازع التي أدت بأبي نواس إلى التخلى عن القدمة الطّللية.

1-العمل الحضاري.

2-الشعوبية.

عَرَف العرب الخمرة قديمًا ، فكانت حاضِرةً في شعرهم حضورًا لافتًا ، فَلم تكن مجالس الشعر تُقامُ من دون خمرٍ إلا نادرًا ، فكانت الخمرة هي الجليس والأداة والوسيلة لغرض الشعر ، فشربوها وأحبوها ووصفوها ، وتناقلوا أخبارها ونوادر أصحابها وروادها منذ الجاهلية ، والعرب تعرف الخمرة وتعصرها من التمر ومن الشعير و من العنب ، كمَا جاء في قوله عز وجل : ﴿ وَمِنْ ثَمْرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ مَن التمر ومن الشعير و من العنب ، كمَا جاء في قوله عز وجل الله ومن الأدبية ، ولقد كان تتَخذُونَ مِنهُ سَكُرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾ أ، فالعرب ذكروا الخمرة في مختلف العصور الأدبية ، ولقد كان لكل عصر خصائصه ومميزاته ، كما كان له رواده وأعلامهُ ، وفيما يلي سَنُورِدُ ذكرًا موجرًا لما إتسمت به هذه العصور ، من ذكر للخمرة ووصفها وكيف إعتني بها الشعراء وتفننوا في ذكرها، وكيف تطورت من حيل إلى جيل .

## 1-الخمرة في الجاهلية:

ذكر الشُعراء الجاهليون الخمرة في أشعارهم ، فتفننوا في وصفها ، وراحوا يرسمون لها أحسن الصور ، ويُسمونها بمسميات و يُصنفونها ضِمن تصنيفات عديدة ، ثما يدل على أنَّ البيئة كانت بيئة خمر بكل المعاني والأوصاف ، "وقد تَصرف العرب في أسمائها وكُناها بحسب اللّوْنِ ودرجة الإسْكارِ والبلاد التي كانت بُخُلب منها ، ومن ذلك أنهم كانوا يُسمون نبيذ الشّعير الجعّة ، ونبيد العسل البّنع ، أما المزر فنبيد الحنطة ، والسُكَوْكة إسم معرب لخمر الحبشة "2، ولعل أهم ما تميزت به الخمرة في شعر الجاهلية أنها كانت خمرة مُفاخرة وترف ومُتعة ، وهي خمرة تميز أصحابها يِعُلُو المقام والمكان ، وكثيرا ما عبروا بها عن السَّخاء والكرم ، "والخمرة عند العرب من دواعي الفخر والفُتُوة ، ومن دلائل الجُودِ ، فامرؤ القيس يشربها طُوراً قبل بَحَشُم الهول ، و تارة يرجئ شُرْبُها إلى ما بعد تحقيق الرغائب الجسام كما قال وقد وظفر ببني أسدٍ ثَائرًا لأبيه ، وكان العرب يُحْرِمُونَ شُرب الخمر على أنفسهم إلى أن يُدْرِكُوا ثأرهم". 3

<sup>17</sup> سورة النحل الآية 1

 $<sup>^{2}</sup>$  الزمر الشعري عند الصوفية ، د. عاطف جودة نصر ، دار الأندلس ودار الكندي للطباعة والنشر ط $^{1}$  سنة  $^{1978}$  م .ص

<sup>.</sup> 10شعر اللهو والخمر ، تاريخ وأعلامه ، جورج غريب ص $^3$ 

يقول إمرئ القيس:

"حَلَّتْ لَهُ مِنْ بَعْدِ تَحْرِيمٍ لَهَا أَوْ أَنْ يَمُسَّ الرَأْسَ مِنْهُ غَسُولًا

حَتَّى أَبَاحَ دِيَارَهُمْ فَأَبَارَهُمْ فَأَبَارَهُمْ فَأَبَارَهُمْ فَأَبَارَهُمْ فَأَبَارَهُمْ فَأَبَارَهُمْ

فعندما ثار إمرئ القيس لأبيه أحل ما حرم على نفسه من شرب الخمرة ، كما حل لهُ غُسْل رأسه ، فقضى عليهم قضاء مُبْرَمًا ، وكذلك ذكر إبن كلثوم الخمر في مُعلقته ، فوصفها و وصف مفعولها بعد مزجها بالماء الساخن يقول :

" أَلَا هُبَّي بِصَحْنِكِ فَاصْبَحِينَا وَ لاَ تُبْقِي خُمُورَ الأَنْدَرِينَا

مُشَعْشَعَةً كَأَنَّ الحُصَّ فِيهَا إِذَا مَا المَّاءُ خَالَطَهَا سَخِينَا

تَجُورُ بِدِي اللُّبَانَةِ عَنْ هَوَاهُ إِذَا مَا ذَاقَهَا حَتَّى يَلِينَا "2

فبالإضافة إلى إمرئ القيس وبن كلثوم اللَّذان ذكرا الخمرة في أشعارهما ، سار على منوالهما الشاعر عنترة يقول :

"وَلَقَدْ شَرِبْتُ مِنَ الْمدَامَةِ بَعْدَمَا وَكَدَ الْمُواجِرُ بِالْمَشُوفِ الْمُعْلَمِ .

بِزُجَاجَةٍ صَفْرَاءَ ذَاتِ أُسِرَّةٍ فُرِنَتْ بِأَزْهَرَ فِي الشَّمَالِ مُقَدَّمِ "3

هنا يعطينا صورة جميلة لإبريق الخمرة ، التي زجاجتها صفراء اللون ، ويقول أيضا في الخمرة بعدما انفق ماله من اجلها ، فشربها وسقاها لأصدقائه :

"فَإِذَا شَرِبْتُ فَإِنَّنِي مُسْتَهْلِكُ مَالِي وِعِرْضِي وَافِرٌ لَمْ يُكْلَمِ

<sup>140</sup>ديوان إمرئ القيس، ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان عمرو بن كلثوم ، جمعة وحققه وشرحه د. أميل بديع يعقوب ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان ،ط $^{1}$  ، سنة  $^{2}$ 

<sup>3</sup> ديوان عنترة بن شداد ،إعتني به وشرحه حَمدُو طِماس ،دار المعرفة بيروت، لبنان، الطبعة 2، سنة 2004، ص16.

## وَإِذَا صَحَوْتُ فَمَا أَقْصَرُ عَنْ نَدَى $ilde{b}$ وَكَمَا عَلِمْتِ شَمَائِلِي وَتَكَرُّمِي $ilde{b}$

لا نستطيع حصر شعر الخمرة في هذا العصر لكثرته وكثرة قائليه ، وتنوع مناسباته ، ولكن يجدر بنا أن نشير إلى أهم أعلامها في الجاهلية نذكر منهم : عدي بن زيد العيادي ، طرفة بن العبد ، وعمرو بن كلثوم ، وعنترة بن شداد ... ، ولعلنا نشير إلى إن الأعشى الأكبر كان رائدا بحق في هذا العصر ، "فللخمرة عنده منزلة كبيرة ، ولهذا أكثر من وصف الخمر وأطال وأجاد وصفها كوصف عاشق لمعشوق ، وتبسط في الحديث عنها بحيث كادت الصورة الخمرية تكتمل فيه ، وكادت جميع المعاني الخمرية الموجودة في الجاهلية تجتمع فيه بصور كاملة وكان الشاعر يَزُجُها في قصائده ،أيّةً كان غرضها و يتوسل بما للمدح ، وهذا يظهر واضحا في معلقته حيث يستطرد عن تغزله في وصف حبيبه هريرة ووصف الروضة إلى الحديث عن اللهو وشرب الخمرة "2، يقول :

"وَقَدْ غَدَوْتُ إِلَى الْحَانُوتِ يَتْبَعُنِي فِي فِتيَةٍ كَسُيُوفِ الْهِندِ قَدْ عَلِمُوا نَازَعتُهُمْ قُضُبَ الرَّيْحَانِ مُتَّكِئاً لاَ يَستَفِيقُونَ مِنهَا - وَهي رَاهنَةٌ - يَسعَى بِهَا ذُو زُجَاجَاتٍ لَهُ نُطَفُ يَسمَعُهُ وَمُستَجيب تَخَالُ الصَّنجَ يَسمَعُهُ وَمُستَجيب تَخَالُ الصَّنجَ يَسمَعُهُ

شَاوٍ مِشَلُّ شَلُولٌ شُلْشُلُ شَوِلُ أَنْ لَيْسَ يَدْفَعُ عَنْ ذِي الحيِلَةِ الحِيلُ وَقَهْوَةً مُزَّةً رَاوُوقُهَا خَضِلُ إِلاَّ بِهَاتِ! وَإِنْ عَلَوا وَإِنْ نَهِلُوا مُقَلِّصٌ أَسفَلَ السِّرْبَالِ مُعتَمِلُ إِذَا تُرَجِّعُ فِيهِ القَيْنَةُ الفُضُلِلَ مَعتَمِلًا إِذَا تُرَجِّعُ فِيهِ القَيْنَةُ الفُضُلِلَ الْأَسْرِبَالِ مُعتَمِلًا

فشعر الخمرة في الجاهلية لانجده يُمثل غرضا مستقلا بذاته ، وإنما نجده في طيات القصائد الطوال تمثلُ الجزء الأكبر ، " فكانت المعاني الخمرية في الشعر الجاهلي محدودة ، وان دلت على شيوع الخمرة، فالشاعر تعرض لوصفها من خلال الجزء في القصيدة ، لا من خلال الكل" 4 . وفي هذا السياق يقول طه حسين : " لم يكن من المِمْكن أن يستقل وصف الخمر في هذا العصر ويصبح فنًا

<sup>1</sup> المصدر نفسه ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المجاني الحديثة، البستاني فؤاد أفران ، ج1، المطبعة الكاتولبكية، بيروت،لبنان،ط1،سنة1972،ص 228-229.

 $<sup>^{5}</sup>$  ديوان الأعشى ، حققه د. محمد محمد حسين ، مكتبة الآداب بالجماهير ، المطبعة النموذجية ، القاهرة ، مصر ص

<sup>4</sup> شعر اللَّهو والخمر ، تاريخه وأعلامه ، جورج غريب ، ص 21.

قائمًا بنفسه ، لأنَّ حياة الجاهلية لم تكن تسمح بذلك ولا تدعو إليه ، كما تدعو إلى وصف الحَيِّلِ والإِبلِ لأخمّ لم يكونوا من النعمة ولين العيش ، بحيث يستطيعون أن يَعْكُفُوا عليها ويُعاشرها معاشرة متصلةً كما كانوا يعاشرون الإبل والشَّاة ، وإِثَّا كانت تسنح لكثير منهم فرصة اليوم أو الساعة، يشرب فيها ويلهوا ، فإذا فرغ من شربه ولهوه تحدث بذلك مفاخراً ، و ربما و صف الخمر و ذكر اللهو و هو لم يشرب ، ولم يأخذ من اللهو بحظ ،و إثمّا دعاه إلى ذلك الفخر والفن ، فقد دخل وصف الخمر والإلمام بما في فن الفخر ، والتّحدث بما يمتاز به المفاخِرُ من الكرم والسخاء ، ومن العفة حين يدعو كل شيء إلى إطراح العفة إلى غير ذلك من هذه المعاني الشائقة ،التي نجدها عند الجاهلين جميعا". 1

## 2-الخمرة في العصر الأموي:

لقد تقلصت الخمرة في صدر الإسلام ، لأنّ الدين وقف ضدها موقفًا معاديًا فقام بتحريمها مصدقا لقوله تعالى : ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِماً إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ لقوله تعالى : ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِماً إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ لقيره لكن الشعر الخمري رَكَدَ في صدر الإسلام لأسباب تعود كلها إلى تحريمها ، والخوف من عذاب الله ومن يوم القيامة ، "وعُوقِب شَارِبُ الخمرة بالجلد والحبس وحلق الرأس ، أو اللحية أو الشوارب أو قطع العطاء ، كما عوقب بائعها بكسر أوانيه" ، والشعراء في هذه الفترة لم يضيفوا شيئا إلى الشعر الخمري ، وكان وصفهم فخريا على عادة الجاهليين ، ولا يدل علي أنهم من المدمنين على الخمرة ، ربما دعا شعرهم الخمري إلى الفخر والفن لاغير ، ولما برز العهد الأموي الذي كَثُرَتْ فيه الغنائم وعَظْمَتْ الثورة ، إنصرف أفراده إلى اللهو ، وشرب الخمرة فأسرفوا ، فيها وتطور الشعر الخمري في بعض هذه الفترة ، وعاد إلى سابق إنتعاشه يقول حنّا الفاخوري : " وقد إنتشر الترف والغني في بعض

<sup>.</sup> 75 - 76 ص 6 - 25 ، ص 6 - 75 . ص 6 - 75

سورة البقرة الآية 219.

<sup>.</sup>  $^{2}$  شعر اللهو والخمر ، تاريخه وأعلامه ، جورج غريب ، ص  $^{3}$ 

الأصقاع ، فتهافت الناس على متع الحياة ، وكان للخمرة في مجالس الحجاز والشام والعراق مكان مرموق ، ولا عجب والحالة هذه ، في أن يزدهر الشعر الخمري عهد بني أمية وفي أن يكون للخمارة أنصار وأعوان" ، ويضيف طه حسين قائلا : " إضطر الخلفاء من بني أمية إلى أن يظهروا في بعض الأحيان ضروبا من القسوة ، فنكلوا ببعض هؤلاء الناس ، وعذبوا بعضهم الأخر ثم نفرهم ، ومع هذا فقد كان المسلمون يشربون ويلهون ، ولكنهم كانوا يحتشمون فلا يكادون يذكرون ذلك في الشعر إلا إلماما ، وكانوا يحتشمون إشفاقا ووقارا ، ولم يكن المسيحيون مكلفين أن يحتشموا ، ولا أن يخافوا ، بل كانوا يجهرون بلذاتهم ، وظهر في ذلك وبرع فيه الأخطل شاعر بني أمية ، ولسانه النطق بسياستهم ، المناضل لحزيهم ، كان مسيحيا ، وكان كلفاً بالخمرة مشغوفا بحا" 2، فالأخطل أكثر من شربها ، ووصفها في كثير من أشعاره ، فصورها أحسن الصور وجاهر بشربها ، فحافظ على الشعر الخمري في هذا العهد من التلاشي والإندثار .

يقول:

مَضَى أَهْلُهَا، لَمْ يَعْرِفُوا مَا مُحُمَّدُ حُشَاشَاتُ أَنفَاس، أَتَتْنَا تَرَدَّدُ ".<sup>3</sup>

"شَرِبْنَا فَمِتْنَا مِيتَةً جَاهلِيةً ثَلَاثةً أيام، فَلَمَّا تَنَبَهَتْ

وكان خلفاء هذا العصر يشربون الخمرة ، " فعبد الملك بن مروان يأتيها مرة في الشهر ، وإبنه الوليد يشربها يوما بعد يوم ، وسليمان كل ثلاث ليالٍ ، أما يزيد بن معاوية والوليد بن يزيد فلا يقيمان لها موعدا خاصا "4"، فكان الوليد بن يزيد بن معاوية من أبرز من ذكروا الخمرة في أشعارهم ، من خلفاء بني أمية على أنّ ذكره للخمرة وتغنيه بها كان على شكل متفرقات لا قصائد مستقلة يقول :

يَحْسِبُ الجَاهِلُونَ أَنَّاجُنِنَا "5

"كَيفَمَا دَارَتْ الزُّجَاجَةُ دُرْنَا

منة 1986م ، ص41 ، بيروت ، لبنان ، ط4 ، سنة 1986م ، ص41 ، منة 1986م ، م41 ، الجامع في تاريخ الأدب العربي ، الأدب الحديث ، حنا الفاخوري ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ط41 ، سنة 1986م ، ص41

<sup>.</sup> حديث الأربعاء ، طه حسين ، ج2 ، ص 77 بتصرف .

 $<sup>^{3}</sup>$  ديوان الأخطل ، شرحه وصنف قوافيه مهدي محمد ناصر الدين ، دار الكتاب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط $^{2}$  سنة  $^{1994}$ م ، ص $^{97}$ 

<sup>. 27</sup> شعر اللهو والخمر ، تاريخه وأعلامه ، جورج غريب ، ص $^{4}$ 

<sup>.82</sup> ديوان الوليد بن يزيد ، جمعه وحققه واضح الصمد ، دار الصادر بيروت ، لبنان ، ط1 ، سنة 1988 م ، ص

إنّ شعر الخمرة في البيئة الأموية لم يختلف عماكان موجودا في البيئة الجاهلية لا من حيث المميزات أو الخصائص، فالشاعر الأخطل هو الذي داع صِيئته في هذا العصر ، فكان يُجيد وصف الخمرة ومجالسها ، وسار على سنن شعراء الجاهلية ، فهو لم يأتي بالجديد ولم يغير في شعره شيئا ، يقول طه حسين : "إنّ الأخطل على إكثاره في وصف الخمر ، لم يكد يتجاوز ما سبقه إليه الأعشى وغيره من شعراء الجاهلية ، فهو أكثر في وصف الخمر ، ولكنه لم يخترع شيئا كثيراً "1، وقد وافقه في هذا الرأي إيليا حاوي الذي نجده يقول : " وهكذا فإن الأخطل يحتشد في خمرياته ويتألب شأنه في ذلك كشأنه في سائر موضوعات شعره ، إذا كانت الخمرة جزءا منها ، أو بالأحرى جزءا من القصيدة الاتباعية المستهلة بذكر الطلل والضغائن والمطايا والمفازة وما إلى ذلك "2.

- ختام القول أنه على الرغم من شيوع الخمرة في العصرين الجاهلي والأموِي ، إلا أنها لم ترقى كفن مستقل بذاته ، وكان شعراءها مُقلدين لا مُجدِّدين .

## 3-الخمرة في العصر العباسى:

أطلّ العصر العباسي حاملًا معه مظاهر التجديد في مختلف الميادين ، وإختلطت الأجناس وتكاثر الخانات ، الأعاجم والفرس ، فعم الفساد في البلاد ، ثم إنتشرت مظاهر اللهو والجون ، فكثرت الحانات ، وكثر كذلك شعراء الفُسق والمجون ، الأمر الذي دفع ببعض الخلفاء على تشجيع النّاس على شرب الخمر مثل الهادي والرشيد والأمين والمأمون والمعتصم ... ، فأقبلوا عليها وأقاموا لها المجالس في قصورهم ، وأكثروا من إقتناء الجواري ، وأمام هذا الوضع المترف أخد الشعراء يصفون الخمرة ويتغنون كان رائدًا للخمرة في هذا العصر ، كذلك نجد الشاعر حسين إبن الضحاك برع في هذا المجال ، فجعلوا الخمرة مقدسة ، وفي ذلك قال الزُهري: " يتضح لنا مما تقدم أنّ الشراب ، والغناء في هذا العصر كان يُرضيان ميولا روحية تتصل بالماضي ، وحاجات نفسية تتصل بالحاضر ، فلا عجب بعد ذلك إذا ما تقبلها المجتمع

 $<sup>^{1}</sup>$  حديث الأربعاء ، طه حسين ، ج $^{2}$ 

<sup>. 166</sup>م مند الخمري وتطوره عند العرب ، إيليا حاوي ، دار الثقافة بيروت ، لبنان ، ط1 سنة 1997م م2

قبُولًا حسنا ، فإخّمك النّاس فيها إنهماكًا شديدًا ، ولا عجب أيضًا إذا ما إندفع الأدباء تحت تأثير هذا التيار الجارف ، وإستجابوا إلى رغباتهم الخاصة ، ولرغبات ممدوحيهم ، وأهل عصرهم عموما ، فأكثروا من وصف الخمرة والغناء ووصف مجالسها وآلاتها ، وجاهروا بالدعوة إلى ممارستها في شيء كثير جدا من الحماسة... "أ، وإن كان شعر الخمرة موجود سابقا حيث ذكره الشعراء الجاهلية والأمويون في أشعارهم إلا أنّه لم يرتقى إلى المنزلة التي وصل إليها في هذا العصر، حيث أصبح فنا قائما بذاته ، فالنواسي أحب الخمرة حُبًا جعله يعبدها ويقدسها و أكثر شعر يتحدث عنها يقول :

"لَسْتُ أَرَى لَذَّةً ، وَ لاَ فَرَحًا وَ لاَ فَرَحًا وَ لاَ فَكَاءً، حَتَى أَرَى القَدَحَا نِعْمَ سِلاَحُ الفَتَى المُدَامُ ، إِذَا سَاوَرَهُ الفَمُّ ، أَمْ بِهِ جَمَعَا نِعْمَ سِلاَحُ الفَتَى المُدَامُ ، إِذَا مِفْتَاحَ قُفْلِ البَخِيلِ لَإِ نْفَتَحَا وَالْخَمْرُ شَيْءٌ ، لَوْ أَفَّا جُعِلَتْ مُعْتَاحَ قُفْلِ البَخِيلِ لَإِ نْفَتَحَا لاَ عَيْشَ إِلاَ المُدَامُ أَشْرَهُمَا مُعْتَبِقًا تَارَةً ، وَمُصْطَبِحَا "2"

ومن خلال شعره هذا نستنتج أن الحياة عند أبي نواس لا لذة لها ولا طعم فيها ولا فرح ولا نجاح إلا بالخمرة ، فهي سلاحه لمحاربة هموم الدنيا ، وهي مفتاح البخيل ليتحرر من بُخْله وشُحه ، ثم يصرح بأنّه لا معنى للحياة بدونها فهو يشربها في المساء ، وفي الصباح . ويقول أيضا :

"أَلاَ فَاسْقِنِي خَمْرًا، وَقُلْ لِي : هِيَ الخَمْرُ وَلاَ تَسْقِنِي سِرًّا إِذَا أَمْكَنَ الجَهْرُ" <sup>3</sup>

في هذا البيتِ أبو نواس صريح يُفضل المجاهرة بالخمر ، لا يحب التستر، فالشعر الخمري تطور تطورا ملحوظا على يد أبي نواس ، فهو وصفه ، ووصف مجالسه وألوانه وطعمه فهو بالتالي فَصّل فيه تفصيلا دقيقًا

<sup>1</sup> الموجز في الأدب العربي و تاريخه ، حنا الفاخوري ، مجلد2، دار الجيل بيروت ، لبنان ، ط3 سنة 2003 م ص 280 .

<sup>. 282 ،</sup> الديوان ،م $^2$ 

<sup>. 459</sup> المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

ويقول كذلك:

"وَلَكِنَنِي أَبْكِي عَلَى الرَّاحِ، إِنَّمَا فَ الكِتَابِ المُنْزَلِ اللَّارِةِ، إِنَّمَا صِرْفًا ، وَإِنْ هِيَ حُرِّمَتُ، فَقَدْ طَالَمَا وَاقَعْتُ غَيْرَ مُحَلَّلِ "1 فَقَدْ طَالَمَا وَاقَعْتُ غَيْرَ مُحَلَّلِ "1

نستنتج من خلال هذين البيتين الشعريين أنّ أبا نواس يعرف أنّ الخمرة حرام في القران الكريم ، وأنّ شاربها يُقام عليه الحدُ ، إلا أنّه يبكى عليها فهو يشربها حتى يفقد الوعى .

من خلال كل هذا إن العصر العباسي مليء بالمظاهر والمجون ، وبالخمرة التي أصبحت حديث العام والخاص ، ومن ذلك يقول الدكتور محمد زكي العشماوي : "كثر شعراء المجون ، فأشاروا بصفة خاصة إلى جماعة منهم ، وأطلقوا عليهم إسم عصابة المجان ، ومن أشهر أفرادها مسلم بن الوليد والفضل الرقاش ومطيع بن إياس ، وحماد عجرد وإبان اللاحق والحسين بن الضّحاك وأحياناً العباس بن أحنف ومعهم أبو نواس ، وغير هؤلاء كثيرون ، وقد كانوا يجتمعون في حانات بغداد يقيمون فيها أياما موصولة لا يقطع فيها شرائهم ولا مجوفهم " ك ، فالعصر العباسي تميز بشعره تميزاً صريحا بالخمرة كما يقول إيليا حاوي : " فالخمرة ربيبة الحضارة بل هي رمزها فيما كان الطلل رمزاً لحياة العرب الضاربين في متاهة صحرائهم القاحلة "3.

ختام القول نقول: أنه كان لابد لشعر الخمري من أن يتطور في هذا العصر ، لأنّ كل الظروف أتيحت له لينمو ويزدهر ، فالخمرة استوفت أتم صورها ، واكتمل نُضجها وبلغت أوجَها مع رائدها أبو نواس الذي ثار على القديم ، ودعا إلى التجديد ، ضِفْ إلى ذلك التطور الذي حصل في مجالات الحياة المختلفة لاسيما الشعر .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه ، ص 1011.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي ، محمد زكي لعشماوي ، دار النهضة العربية ، بيروت ، لبنان ، ط1 سنة 1981 ص67.

 $<sup>^{3}</sup>$  فن الشعر الخمري وتطوره عند العرب ، إيليا حاوي ، ص $^{3}$ 

دَأَبِ الشعراء الجاهليون على بدء قصائدهم بوصف الأطلال و الدمن التي خلفتها القبيلة وراءها بعد رحيلها ، فيصفون هذه الآثار التي لها علاقة بمحبوبتهم التي يحملون لها أصدق المشاعر ، فيذكرون أيامهم الماضية معها ، و يحنون إليها ، و يتأملون هذه الآثار التي خلّت من أصحابها بعدما كانت بالأمس تمتلئ حياة وحركة ، و يقف الشاعر يبكي و يطلب من رفاقه أن يَبكُوا معه ، وتأتي هذه المقدمة الطللية في القصيدة تمهيداً لموضوعات أخرى يَوَدُ الشاعرُ تناوُلها فيما بعد ، و قد وردت عدّة علولات لتفسير هذه الظاهرة منها قول الدكتور القيسي :" إن بكاء الأطلال ليس عاطفة خاصة ولا تجربة وجدانية ذاتية ، بل لحظة حزينة أملاها على الشاعر شعور الجماعة التي ينتمي إليها بالحرمان من الوطن ، و بالحنين إلى الاستقرار و المقام الثابت الذي يستطيع فيه أن يُقيم بيتًا ، يُحَلِدُ فيه ذكرياته ويسترجعُ مقام صباهُ ، و هو في الواقع لا يواجهُ حبه فحسب ، و إنّما تتداعى في ذاكرتِه صور شبابه الذاهب ، و هاذان الدافعان يكفيان لخلق عاطفة تحمل الحنين والشوق ".1

و ترى الدكتور غزة حسن: " أنّ المقدمات الطلليّة أو الغزلية تمثل جُزءاً من حياة العربي الجاهلي، وهي تقومُ أساسا على صراع الإنسان ضد الطبيعة للتغلب على هذه الحياة و البقاء في مُواجهةِ القسوة و الفناء "2، و الدكتور يوسف خليف يقول: " أن مثل هذه المقدمات كانت فرصة للشاعر كي يُعبر عن نفسه ، و يُخَفِف من زحمة الإلتزامات القبلية ليُحقق وُجُودهُ الضائع ". 3

من خلال هذه الآراء نلاحظ أنّه كان لابد للشاعر الجاهلي أن يبدأ قصائده بالوقوف على الأطلال ، لأنّه بواسطتها يستطيع أن يُعبرَ عما يَختلجُ صدره من مشاعر و أحاسيس ، "ومن المعروف أن المقدمة الطللية لم تكن الصورة الوحيدة لمقدمات القصائد الجاهلية ، و إنّما كانت هناك صورٌ أخرى لهذه المقدمات ، و كانت المقدمة الطللية أكثرها شيوعا و إنتشارا ، و أقربها إلى نفوس الشعراء الجاهليين "4، فكانت هناك مقدمات خمرية ، وهذا ما نراه عند قراءتنا المعلقة ، عمرو وإبن كلثوم ،

<sup>.</sup> الطبيعة في الشعر الجاهلي ، د.نوري حمودي القيسي ،دار الإرشاد ، بيروت لبنان ،سنة 1970م ،ص 255.

<sup>.</sup> شعر الوقوف على الأطلال ، عزة حسين ، طبعة الترقي ، دمشق ، سنة 1980م، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  دراسات في الشعر الجاهلي ، يوسف خليف ، دار غريب للطباعة و النشر ، القاهرة ، سنة 1981م ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص 119.

وهناك مقدمات غزلية خالصة لا علاقة لها بالأطلال ، و هذا ما يظهر في مُعلقة الأعشى ، و كذلك يوجد مقدمات تتحدث عن الفروسية ،" فكان في العصر الجاهلي تنوع في المقدمات ، و ذالك راجع إلى طبيعة الشاعر و ميولاته النفسية ، لكن الأكثر شيوعا المقدمة الطللية ، ومن الواضح أنّ هذه المقدمة تدور حول ثلاثة دوافع أساسية هي : المرأة ، الخمر و الفروسية ، و هي كلُها متع الجاهلية التي كان فتيان العرب يعيشون لها و يحرصون عليها ". أ

قَسَارَ على منوال الشعراء الجاهليين كُلِّ من شعراء العصريين الإسلامي والأموي بالمقدّمة الطللية ، التراماً تامًا في شكلها ومعانيها وصورها ، و بعد العصر الأموي يأتي العصر العباسي ، التي بدأت فيه المقدمة الطللية بإتخادها أشكالا متنوعة و متعددة ، فالشعراء العباسيون " أخذوا يغيرون في شكل المقدمة الطللية ، بل إستحدثوا أنواعا من فواتح المقدمات إستمدوها من بيئتهم المتحضرة وحياتهم المترفة ، فحذفوا الكثير من عناصرها البدوية المتصلة بالبيئة الصحراوية ، و أهملوا مقدمة وصف الطعائن ، لكنهم لم يُهملوا مقدمة الفروسية "2، و من شعراء العصر العباسي الأول الذين إبتدعوا مقدمات جديدة ، الشاعر أبو نواس ، فقد إبتدع المقدمة الخمرية ، ودعا بقوة إلى الإكثار منها ، واستهلال القصائد بما ،" فإتجه إلى الشعر يسكُب فيه روحه ، و يصب فيه ثورته و تمرده على القديم و مُثليه من الشعراء ، فرفض الأسلوب الجاهلي و الأموي ، و إستجاب للكلمة المشتقة من دواعي الحياة ، مدركاً أنّ الشاعر ينبغي أن يُعطي صيغة شخصية للغة الشائعة ، و ألا يذوب أسلوبه في اللغة الجاهرة ، فالفنان العظيم هو الذي يُضفي طابعه و حقيقته على العمل الفني بأن يخلق عالمة اللغوي الخاص به بقوانينه التي تُميزه ، فيُحطم الشكل والعلاقات والتراكيب التي فرضها المجتمع و يبني شكلا و علاقات وتراكيب جديدة مستوحاة من تجربته ورؤيته". 3

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 119.

<sup>-</sup> مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الأول ، د.حسين عطوان ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ،ط1، ص 262.

<sup>.</sup> الشعر العباسي ، قضايا وظواهر ،د.عبد الفتاح نافع ، دار جرير ، ط1 سنة 2011 ، ص $^3$ 

فالشاعر النواسي هو الحامل للواء التجديد ، وهو الذي ثار على وصف الأطلال ، وهذا لا يعني أن أبا نواس قد ترك المقدمة الطللية نحائيًا ، فقد جاءت مُعظم مدائحه للخلفاء العباسيين مُستهلة بالمقدمات الطللية ، والسؤال الذي يطرح نفسه هنا هل كان أبو نواس أول من دعا إلى نبد الوقوف على الأطلال ؟،"وبعد الدراسة والبحث ، فقد وُجِد مِن الشعراء من سبق أبا نواس ، فيُعد الكميت ابن زيد الأسدي صاحب الهاشميات ، وشاعر الشيعة في العصر الأموي أول من رفع صوته مناديًا بترك الوقوف على الديار العافية مدفوعا بدافع ديني ، وهو حبه لآل البيت" أ ، وكانت جُلُّ قصائده مبدوءة بحب آل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فكان شعره يُعد شيئاً جديدا في الشعر العربي، لكن محاولته لم يكتب لها النجاح ، "أما أبو نواس فقد دعا بقوة إلى التجديد في عمود الشّعر، وجهر بهذه الدعوة ، لأنّه أحسّ ، أنّ التقليد لم يعد يُلاءم تلك الحضارة الجديدة بما جاءت من ضروب الطرب وألوان الفتنة " 2 ، فالنواسي إتخذ من خرياته مجالا لمهاجمة المقدمة الطللية والإستغناء عنها ، وإحلال المقدمات الخمرية مكانها ،" فيعلن حربًا على بُكات الديار ، ونائحيها من الشعراء الذين يأبون إلا أن يتغنوا بالماضي في حين لو أمعنوا النظر لوجدوا أن كل ما حولهم قد تغير ، وأما الديار التي يبكونما تحولت إلى قصور زاهرة وبيوت عامرة ، ولو تأملوا دواخلهم لوجدوا أنّ ما يجول فيها يتناقض مع ما يقولون "3 ، يقول النواسي :

"أَحْسَنُ مِنْ وَصْفِ دَارِسِ الدِّمَنِ ، وَمِنْ حَمَامٍ يَبْكِي عَلَى فَنَنِ وَمِنْ حَمَامٍ يَبْكِي عَلَى فَنَنِ وَمِنْ دِيَارٍ عَفَتْ مَعَالِمُهَا ، وَعَنَ دَيَارٍ عَفَتْ مَعَالِمُهَا ، وَعَنَ ذُنِ ". 4

"وتمتد ثورته لتشمل كل ما يرتبط بقضية الطلل ، فيتناول الصحراء وحيواناتها ونباتاتها ، ويتعرض للعرب ومعيشتهم المجدبة مستغربًا من هؤلاء القوم الذين يتغنون الخشونة والجدب في زمن من الخصب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري ، محمد مصطفى هدارة ، دار المعارف ، كورنيش النيل ، القاهرة ، سنة 1962 م ، ص 144 .

 $<sup>^{2}</sup>$  مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الأول ، د. حسين عطوان ، ص $^{99}$ .

<sup>.</sup> 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69 . 69

<sup>. 1267</sup> ميوان ، ص $^{4}$ 

والنماء ، فيلبسون زيًا غير زيِّهم ، ويتحدثون بلسان غير لسانهم ، ويُؤرخون لفترة لا يعيشون فيها ، ويصرخ آمرا ثارةً وناهيًا تارةً ومحذرا من هذه الإتجاه" 1 يقول :

وَتُبْلِي عَهْدَ جِدَّهِا الْخَطُوبُ

تَخُبُّ هِمَا الَّنجِيبَةُ والنَّجِيبُ
وَأَكْثَرُ صَيْدَهَا ضُبُعٌ وَذِيبُ
وَلَاعَيْشًا فَعِيشُهُمُ جَدِيبُ
رَقِيقُ العَيْشِ بَيْنَهُمْ غَرِيبُ
رَقِيقُ العَيْشِ بَيْنَهُمْ غَرِيبُ

"دَعِ الْأَطْلَالَ تَسْفِيهَا الجَنُوبُ وَخَلِّ لِرَاكِبِ الوَجْنَاءِ أَرْضًا بِلَادٌ نَبْتُهَا عَشَرٌ وَطَلحٌ فِلَادٌ نَبْتُهَا عَشَرٌ وَطَلحٌ وَلا تَأْخُذُ عَنِ الأَعْرَابِ لَهُوًا دَعِ الأَعْرَابِ لَهُوًا دَعِ الأَلْبَانَ يَشْرَهُا رِجَالٌ

فالشاعر النواسي أراد أن يعيش زمانه ، وأن يُوصف بالشاعر المحدث، فحطم الأشكال التقليدية المجتماعية كانت أو أدبية ، فإخترق الأساليب القديمة وقضى على النُّظم السائدة ، فثار على الأطلال ورفض تقديسها ، يقول:

"أَيا باكِيَ الأَطلالِ غَيَّرَها البَلَى بَكَيتَ بِعَينِ لَا يَجِفُّ لَهَا غَـــربُ الْأَطلالِ غَيَّرَها البَلَى بَعَينِ لَا يَجِفُّ لَهَا غَــربُ الْأَتْنَعَتُ داراً قَد عَفَت وَتَغَيَّرَت فَإِلَى لِمَا سَالَمْتَ مِن نَعْتِها حَرْبُ " قَالَعَتُ داراً قَد عَفَت وَتَغَيَّرَت

يقصد الشاعر هنا بكلمة حَرب ، حَرْبٌ على الصحراء ، بفقرها وخشونتها وعلى ساكنيها البدو بقسوتهم وغلظتهم ، وثقل عيشهم ، وهكذا مضى أبو نواس في مذهبه الجديد يَذُمُ كل ماله علاقة بالأطلال ، لأنّ الشعراء القدامى أحاطوا شعر الطلل بهالة من القُدُسِيّةِ ، فإتخذوا منه رمزاً لذكرياتهم وماضيهم ، فخاطبوه وناجوه وسكبوا فيه آلامهم وأحلامهم ، فثار النواسي على هذا المنهج مما جعله محل سخرية ، فهاجمه أنصار القديم " الذين قادوا حملة ضده وضد مذهبه الشعري الجديد ، والواقع أنّ موقف العَداءِ الذّي إتخذه التقليديون من مذهبه الشعري قد عَرَضَهُ لحملةٍ من التشهير والذّم ، من

<sup>.</sup> 69 الشعر العباسي ، قضايا وظواهر ، د. عبد الفتاح نافع ، ص

<sup>.</sup> الديوان ص  $\frac{2}{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ص $^{3}$ 

هنا تتضح لنا آفاق الخصومات التي الستعرت بينه وبين المتعصبين للقديم، ولا يخفى علينا ما لقيته مسألة القديم والحديث آنذاك من الهتمام في الأوساط الأدبية وما كان يلحق بكلا الطرفين في سبيلها من القامات كانت تصل إلى حد التجريح الشّخصي ، وهذا ما فَهّجَهُ أبو نواس بذات حين هاجم المتعصبين للقديم في إطار دعوته لتجديد "1، فهو هنا يُهاجمهم ويسخر منهم ويدعوهم بالأشقياء يقول:

وَعُجْتُ أَسْأَلُ عَنْ خَمَارَة الْبَلَدِ
وَ لَا شَفَى وَجْدَ مَنْ يَصْبُو إِلَى وَتَدِ
لَا ذَرَّ ذَرُّكَ قُلْ لِي : مَنْ بَنُوا أَسَدِ؟
لَا ذَرَّ ذَرُّكَ قُلْ لِي : مَنْ بَنُوا أَسَدِ؟
لَيْسَ الْأَعَارِيبُ عِنْدَ الله مِنْ أَحَدٍ
صَفْرَاءَ تُعْنِقُ بَيْنَ الْمَاءِ و الزَّبَسِدِ"

عَنْدَ الله مِنْ أَحَدٍ

"عَاجَ الشَّقِيُ عَلَى دَارِ يُسَائِلُهَا لَا يَرْقَىءُ الله عَيْنِي مَنْ بَكَى حَجَرًا قَالُوا ذَكَرْتَ دِيَارَ الحَيْ مِنْ أَسَدٍ قَالُوا ذَكَرْتَ دِيَارَ الحَيْ مِنْ أَسَدٍ وَ مَنْ قَيْسٌ وَ إِخْوَقُهُمْ وَ مَنْ قَيْسٌ وَ إِخْوَقُهُمْ دَعْ ذَا عَدِمَتُكَ وَإِشْرَهُمَا مُعَتَّقَةً ويقول في موضع آخر:

وَاقِفاً ، مَا ضَرّ لَوْ كَانَ جَلَــــش<sup>"3</sup>

"قُلْ لمنْ يبْكِي عَلَى رَسْمِ دَرْسَ

هكذا هو أبونواس يتحدث عن واقع الحياة التي هي ملاذه ، ويصرّح جهرا بترك التقاليد القديمة من الوقوف على الأطلال وذكر الديار ونبذ الحياة القاسية الصعبة ، ونبذ البؤس والحرمان ، يقول:

أُتْرُكِ الْأَطْلَالَ لَاتَعْبَأْ كِمَا ،

<sup>.</sup>  $^{1}$  أبو نواس بين العبت والاغتراب والتمرد ،د. أحلام الزعيم ، ص  $^{1}$ 

<sup>. 336</sup> ص الديوان ص  $^2$ 

<sup>3</sup> المصدر نفسه ،ص 721 .

<sup>. 1441</sup> ملصدر نفسه ،1441

فأبونواس يرفض البيداء القفرة والخيام المنصوبة ، التي تَعُج أراضيها بالشيح والحلفاء ، التي توحي باليأس والشؤم والخراب ، ويدعوا إلى إهمالها ، وعدم السؤال على أحوالها ، لأنمّا لن تسمع الكلام ، ولن ترد السلام ، يقول :

فَمَا لَدَيْهَا رَجْعُ تَسْلِي مِ فَإِنّهُ دَاعِيَةُ الشَّفِي فَإِنّهُ دَاعِيَةُ الشَّومِ وَالْآسِ عَنْ شِيحٍ وَ قَيْصُومِ وَالْآسِ عَنْ شِيحٍ وَ قَيْصُومِ لَا تَمَتَنعْ عَنهَا لِتَ حُرِيمِ لَا تَمَتَنعْ عَنهَا لِتَ حُرِيمِ عَالَمَ طَلِيحًا عَيْنَ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عِلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ ع

" أَبْخَلُ عَلَى الدّارِ بِتَكْلِيمٍ ، وَالْعَنْ غُرابَ البَيْن بِغْضَا لَهُ ، وَ عُجْ إِلَى النَّرْجَسِ عَنْ عَوْسَجِ، وَاغْدُ إِلَى الخَمْرِ بِإِبّانِهَا فَمَنْ عَدَا الْخَمْرَ إِلَى غَيْرِهَا

- فأبو نواس في قصائده يثور على النظام القديم ، ثم يدعو إلى شُرب الخمر ، يقول :

واشْرَبْ عَلَى الوَرْدِ مِنْ حَمْرَاءِ كَالْوَرْدِ

ويَندُبُ أطْلالاً عَفَوْنَ بجــــرْوَلِ

تَنوحُ على فَرْخِ بِأصْواتٍ مُعْوِلِ
وَآخِيَّةٍ شُدَّتْ بفِهْرٍ وجَنْـــدَلِ
حَرَامٌ عَلَيْنا في الكِتَابِ المنــزَّلِ"<sup>3</sup>

"لا تَبْكِ لَيْلَى ، ولا تطْرَبْ إلى هندِ،

كَأْساً إِذَا انحدرَتْ في حلْقِ شَارِبِهَا، فالخَمرُ ياقوتةٌ، والكأسُ لُؤْلُؤة ويقول في موضوع آخر:

"لقَدْ جُنّ مَنْ يَبكِي عَلَى رَسْمِ منزِلٍ

فَإِنْ قِيلَ: مَا يُبْكِيكَ؟ قَالَ: حَمَامَةٌ تُذَكَّرُونِي حَيَّاً حِلالاً بِقَفْرَةٍ ، لَكِنَّنِي أَبْكِي عَلَى الرَّاحِ ؛ إِنَّمَا

<sup>.</sup> ألصدر نفسه، 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 335 .

<sup>.</sup> المصدر نفسه،  $^{3}$ 

فالشاعر النواسي لاينسجم مع الطلل لأنّه لا يحاكي شخصية الواقعية التي ترى في الماضي سوى الألم والتعاسة ، فهو لايستطيع أن يمسك نفسه عن شرب الخمرة مع أنّه يعلم أخمّا حرام إلا أخمّا تمنحه عالما من المتعة والجمال ، فهكذا مضى أبو نواس يعترض المذهب القديم ، رافضا أن يكون عبداً للتقاليد ، فصرخ ناهياً وآمرًا ترك الوقوف على الطلل ، ودعا إلى العيش في النعيم ، وشرب الخمرة المعتقة الصافية يقول :

" إِعْدِلْ عَنِ الطَّلَلِ الْمُحِيلِ ، وَعَنْ هَوَى نَعْتِ الدِّيَارِ، وَوَصْفِ قَدْحِ الأَزْنُدِ

وَ دَعْ العَرِيبَ ، وخَلَّهَا مَعَ بُؤْسِهَا لِحَارَفٍ أَلِفَ الشَّقَاءَ، مُزَنَّ لِدِ

وَ اقْصِدْ إلى شَطَّ الفُراتِ، وعَاطِني قَبْلَ الصَّبَاح، وَعَاصِ كل مُفتَّـدِ"<sup>1</sup>

قَدَعُوة أبو نواس لترك الأطلال لم تَمُرُ مُرور الكرام ، بل كانت مسار جدل ووجهات نظر متباينة عند النقاد و الدارسين ،" فالدكتور أحمد كمال زكي نراه يعيد ثورة أبي نواس الشعرية ، ومهاجمة القديم إلى موافقة الشعوبية التي ما نظن أنّه كان يأحُذ بما ، لأنّ هجومه لم يكن منصبا على العرب وإنما كان على الأعراب ، ولا ننسى في هذا المجال أنّ أبا نواس كان قد مدح في أكثر من مُناسبة اليمانية "2 ، ويرى البُهبيتي أنّ أبا نواس قد غلا في الدعوة إلى ترك الإفتتاحية الغزلية التقليدية للقصيدة التي تدور حول بقايا الديار والبكاء عندها ، والوقوف عليها ، وأسرف في القول بوجوب نبدها ، وذهب في تحقيرها مذهبا أوقفه من هذا التقليد موقف العدو الأوّل ، وخلط أبو نواس بين عداوة الوقوف على الديار وعداوة أصحابما حتى قارب أن يكون في ذلك متعصبا على العرب ، فربط ذلك بينه وبين الشعوبيين ، وجعلهم يحتضنونه "3،ثم يضيف الدكتور طه حسين رأيه فيقول : " إنّ أبا نواس يدعو إلى مذهب جديد ، وهذه الجدة التي يدعوا اليها لم تكن أمرا طارئا في حياته وحياة الناس، بل كانت هي الأمر الواقع في التطور الإجتماعي والثقافي والأدبي ، ولكن الفرق يبقى في التنبه لهذا الجديد وفي الإعتراف به والدعوة إليه "4 ، فأبو نواس عندما ثار على المقدمة الطليلية جعل نفسه محل هجوم من قِبَلِ أنصار القديم وهذا لايعني أنّه أغفل عندما ثار على المقدمة الطليلية جعل نفسه محل هجوم من قِبَلِ أنصار القديم وهذا لايعني أنّه أغفل

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{364}$ .

<sup>.</sup> 32 أبو نواس بين العبث والاغتراب والتمرد ،د. أحلام الزعيم ، $^2$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 33 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حديث الأربعاء ،طه حسين ، ج2 ، ص94.

الإبتداء بالوقوف على الطلل ، بل وجد في أشعاره ما يدل على ذلك ، " فهو كان مضطراً أن يسلك منهج القدماء في وصف الطلول ، فلا يتحرج من أن يُعيد مسلكه هذا إلى رغبة أمير المؤمنين الذي سلك مسلك غيره فتعلق بالماضي ، إنّه لا يستطيع أن يُخالف أمره على الرغم من أن ذلك يتناقض مع طبيعته "1"، يقول :

فَقَدْ طَالَ مَا أَزْرَى بِهِ نَعْتُكَ الْحَمَرَا تَضِيقُ ذِرَاعي أَنْ أَجُوزَ لَهُ أَمْ رَا وَإِنْ كُنْتَ قَدْ جَشَّمَني مَوْكَبًا وَعْرَا "2

"أَعِرْ شِعْرَكَ الأَطْلَالُ وَالدِّمْنَ القَفْرَا دَعَايِي إِلَى نَعْتِ الطَّلُولِ مُسَلَّطٌ ، فَسَمْعٌ أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ ، وَطَاعَةٌ

وفي موضع آخر يدعو إلى ترك اللهو والعبث يقول : "نَهَانِي أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَنِ الصَّبَا ، وَأَمْ

وَأَمْرُ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ مُطَاعُ 3

فهنا أبو نواس وقف على الأطلال مُكرها ، فموقفه واضح من الطلل لأنّه يراه نوع من العبودية، فرضه الشعراء القدامي في قصائدهم ، فهو من أنصار الحداثة والجِدّة ، وهو الذي قفز قفزة جديدة بالشعر العربي في باب التجديد والحداثة .

<sup>.</sup>  $^{1}$  شعر العباسي ، قضايا و ظواهر ، د. عبد الفتاح نافع ، ص  $^{2}$ 

<sup>.</sup> 462 الديوان ص

<sup>.</sup> 819 المصدر نفسه ص

ذكرنا سابقًا أنّ المقدمة الطّللية شاعت في العصر الجاهِلي ، وكذلك في العصرين الإسلامي والأموي ، ولما جاء العصر العباسي تغيرت الموازين إذ يُعتبر من أزهى العصور العربية الإسلامية في جميع النواحي ، حيث إزدهر فيه الأدب ، وتنوعت فيه الأغراض ، كما نمت فيه الحضارة ، وكثر فيه الأدباء والشعراء ، وعلى رأسهم الشاعر أبو نواس الذي ثار على المقدمة الطللية ، وإستبدلها بالمقدمة الخمرية ، وكانت هناك عدة أسباب وراء قيامه بذلك نذكر من بينها ما يلي :

### 1-العامل الحضاري:

تَطورت العمارة العباسية أثناء الخِلافة المنصور حيث شَرَّعَ في بناء عاصمته في بغداد ،" فشيد فيها الخلفاء قصورا ضخمة ومباني شاهقة ، ورحاب واسعة وساحات كبرى كالتي تتصدر قصر الخليفة ، والتي تُقام فيها الإستعراضات المختلفة للجيش وتنظم فيها أنواع شتى من المباريات الرياضية ، وألعاب الفروسية كالرماية وسباق الخيل والمصارعة ، وسواها من ضروب ألعاب التسلية والترفيه ، ومما زاد في حسن جمالها ، طرقاتها المتلكل ألِقة بمصابيح مُنيرة ، ظلت ترسل أنوارها في ربوع بغداد ومساجدها العتيقة التي تعلوها منارات تُعد آية من آيات الفن المعماري الإسلامي العتيق ،و التي إزدانت جدرانها بشتى الزخارف البديعية ، والآيات القرآنية ، كما فرشت أرضها بأنواع مختلفة من المفروشات ، كُل من هذه الأمور جعلت من بغداد أم المدائن وعروس العرائس ، ومواطن العلماء والشعراء ، عاصمة الخلافة والخلفاء ، وموئل العلم والعلماء، ومنبع الشعر والفن ، وقِبلة المغنين وموطن الغناء ، ولما طارت شهرتما طريق التجارة أو الصناعة أو الأدب ، أو بسبب الملاهي التي شاعت في هذا العصر ، حيث التقى العربي والفارسي والومي والتركي والهندي والبربري ، ومن هؤلاء نجد المسلم واليهودي والبوذي وسواهم العربي المورة عن العارسي والومي والتركي والهندي والبربري ، ومن هؤلاء نجد المسلم واليهودي والبوذي وسواهم

مظاهر المجتمع وملامح التجديد من خلال الشعر في العصر العباسي الأول "132-232ه " د. مصطفى بيطام ، ص32-31 بتصرف .

كل هذه الأمور جعلت من بغداد مدينة يتغنى بما الشعراء ، ويبدون إعجابهم بما ، فوصفوها في أشعارهم ، ومن بينهم الشاعر عمار بن عقيل ، والشاعر معدان التغليبي ، والشاعر العتري، "ومن بين القصور التي بناها الخليفة قصره المعروف بقصر الذهب على طراز قصور ذات الأواوين الفخمة ، وقد أقيم في صده إيوان شامخ يتصل بإيوان مثله جُعلت فوقه قبة عظيمة عرفت بإسم القبة الخضراء ، وكان يعلوها تمثال فارس بيده رمح ، ولا يزال الفارس يدور مع الريح ، وبُنيت دُورٌ كثيرة لدواوين والخزائن ، وأقطع المنصور قواده كثيراً من القطائع داخلها ،ومن أجل ذلك نُسبت دروبها إليهم ، وإبْتَنَى لنفسه قصرا صيفيا على دجلة وراء باب خرسان سماه قصر الخُلد، ثم بني قصر الرصافة للمهدي ،وسرعان ما أنشأ كبار القواد حول القصر منازلهم ، و ثكاثرث الأبنية وضُمّ إليها كثيرٌ من الأرباض بحيث أصبح هذا المعسكر شطر ببغداد الشرقي ، ووصل المنصور بين الشطرين بجسرين كبيرين من السفن ، وبذلك إتسعت ببغداد فشملت المدينة المدورة في الغرب والرصافة في الشرق ، كما شملت أَرْبَاضًا وَ مَحَالْ كثيرة من أهمها محلة الحربية نسبة إلى حرب أحد قواد المنصور ، محلة الكَرَخْ ، وبما كانت أسواق التجار ودور الملاهي ، ومن محلاتها الشرقية محلة الشماسية ، وبما اِبتني البرامكة كثيرا من قصورهم  $^{11}$  ، نستنتج من هذا كله أن الخلفاء اِعتنوا عناية بالغة ببناء القصور و الدّور ، كما بالغوا في تزيينها وتجميلها ، بأفخر أنواع الحرير المنسوج بالذهب ، " فقد بني الرشيد على دجلة قصرا تفنن في تجميله ، حيث زَيَّنَهُ بشتي أنواع الزينة وأقام فيه أساطيل الرخام ، بينما بني المعتصم قصرا له في سمراء سماه (الجوسق) ، وهكذا فعل سائر الخلفاء الدين جاؤوا بعده ، فتميزت القصور التي شُيدت في هذا العصر بمثانة عمارتها وبوسائل الرفاهية التي زودت بها ، كالحمامات والنفورات ، كما زُخرف بعضها بشتى الرسوم الجدارية التي تظم صور الراقصات والموسيقيات وصائدات وحيوانات وطيور وسواها ، ومن بين الشواهد الدالة على فخامة القصور قول أحمد بن حرب المعروف بأبي هِفان ، يصف مجلسا للأمين بناه لنفسه فقال فيه :لم تر العرب ولا العجم مثله ، قد صور فيه كل التصاوير ، وذُهب سقفه وحيطانه و

<sup>.</sup> 17 تاريخ الأدب العربي ، العصر العباسي الأول ، شوقي ضيف ، ص 17

أبوابه ، و عُلقت على أبوابه سُتورٌ مُعَصفرة مذهبة ، وفرش بمثل ذلك من الفرش ... ، ثم دُهب بالإبريز المخالف بالأزورد ، ذي أبواب عظام ومصاريع غلاظ تتلألاً فيها مسامير الذهب ، فقد قمعت رؤوسها بالجوهر النفيس وقد فُرش بفرش كأنها صبغ الدم ، مُنقش بتصاوير الذهب وبتماثيل العقبان ، و نَصَدَ فيه العنبر الأشهب و الكافور المصعد ، وعجين المسك وصنوف الفاكهة وشمامات التزايين "أ، أصبحت بغداد من أهم مدن العالم العربي فهي تزخر بالقصور الجميلة و الدور و المساجد ، التي شيدها الخلفاء ، فأصبحت قبلة لعشاق الفن المعماري ، فثارةً تغنى بها الشعراء ، و ثارةً أخرى رَثُوهَا لِمَا حَلَّ بها من دمار وخراب فبكاها الشعراء بكاءاً مريراً ، بالإضافة إلى كل هذه الأمور عُرفت بغداد كذلك في العصر العباسي الأول " ببناء الزوارق والسفن والجسور ومختلف وسائل النقل والعبور ، فقد ورد ذكر عدد كبير منها في كتب المؤرخين و المجافيين و الرحالة ، كما تردد ذكرها في شعر عدد من الشعراء ، و كان الخلفاء والأثرياء في مقدمة من يستخدم هذه المراكب التي ظلت تَنْخُرُ عُبَابَ دجله للعبور بين الجانبين أو للسفر فيها مقدمة من يستخدم هذه المراكب التي ظلت تَنْخُرُ عُبَابَ دجله للعبور بين الجانبين أو للسفر فيها ، كما كانوا يتخذونها للتجارة والنزهة واللهو والقتال ، وغيرها ، وكانت أشكالها متنوعة منها ما هو مصنوع على شكل حيوانات وطيور برية ، والبعض الآخر صُنع على شكل حيوانات نحرية " 2.

فشاعرنا النواسي عاش في العصر العباسي الأول و عاصر الخلفاء ، فتمتع بكل مظاهر الحضارة والثراء ، وبألوان المعيشية الرغدة ، لذلك ثار على المقدمة الطللية واستبدلها بالخمرة التي كانت سائدة في هذا العصر ، كما كان للعامل الحضاري أثر كبير على أبي نواس فهو الذي شهد تجدد الحياة في العصر العباسي الأول الذي بلغ أسمى درجات الرقي والتطور، فأبو نواس عاش في بلاط الخليفة الأمين " الذي بني سفينة على شكل دلفين ، باغت تكاليفها ثلاث ألاف درهم ، وقد

<sup>.</sup> مظاهر المجتمع وملامح التجديد في العصر العباسي الأول ، 132-232 هـ ،د. مصطفى بيطام ، ص66-35 بتصرف .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ،ص 39.

وصفها النواسي في مقطوعة شعرية تعد من الشعر المفرط في الرقى والوصف ، جعل البيتين منها في وصف السفينة ، وخص بالثلاثة الأخرى الأمين مدحًا وحمدًا "  $^{1}$  ، وفي ذلك يقول :

مُقْتَحِمًا لِلْمَاءِ قَدْ جَّجَا وَأَسْفَرَ الشَّطَّانِ وَاِسْتَبَهَجَا أَحْسَنَ إِنْ سَارَ وإِنْ عَرَّجَا أَعْنَقَ فَوْقَ المَاءِ أَوْ هَمُلَجَا أَضْحَى بِتَاجِ المُلْكِ قَدْ تُوِّجَا"<sup>2</sup> قَدْ رَكَبَ الدُّلْفِينَ بَدْرَ الدُّجَى، فَأَشْرَقَتْ دَجْلَةٌ مِنْ نُورِهِ، فَأَشْرَقَتْ دَجْلَةٌ مِنْ نُورِهِ، لَمُ تَرَى عَيْنِي مِثْلَهُ مَرْكَبَا، إِذَ اِسْتَحَثَّتُهُ مَجَادِيفُهُ، خَصَّ بِهِ الله الأَمِينَ الذِي

#### 2-الشعوبية:

الشعوبية هي حركة ظهرت بَوَادِرُهَا في العصر الأموي ، إلا أنها برزت في بدايات العصر العباسي ، رُوادها يرون أنه لا فضل للعرب على العجم ، فهم يفضلون العجم ويحتقرون العباسي ، رُوادها يرون أنه لا فضل للعرب على العجم ، فهم يفضلون العجم ويحتقرون العرب، " والشعوبية مأخودة من كلمة شعب وهو جيل من الناس أوسع من القبيلة ، الستندت في اصلها على معنى الآية القرآنية ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ ذَكُرٍ وَ أُنْهَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ ﴾ 3 ، وجاء في الصِّحاح الشعوبية فرقة لا تُفضل العرب على العجم ، وفي اللسان الشعوبي هو الذي يُصغر من شأن العرب ، ولا يرى لهم فضلا على غيرهم " 24 ، فالشعوبيون غالبيتهم من الأعاجم وخاصة الفرس ، الذين لَقُوْ معاملة قاسية من الأمويين ، فتحركت في نفوسهم نزعة عدائية ضد العرب والتي تقدف إلى النيل من مكانة العرب وتفضيل العجم عليهم ، فشاعر أبو نواس كانت لديه والتي تقدف إلى النيل من مكانة العرب وتفضيل العجم عليهم ، فشاعر أبو نواس كانت لديه

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه ،ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الديوان ،ص 226.

<sup>13</sup> سورة الحجرات الآية  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أبو نواس ، بين التخطى والإلتزام ، على شلق ، ص563.

نزعة شعوبية يُمجد كل ما هو فارسي ، لأنّ أمه كانت فارسية ، فكان يخدم هذه النزعة ، فحط من شعر العرب و من عاداتهم وتقاليدهم ، فأخذ " يُشِيدُ بحضارات الفرس ومآثرهم ، ويفضلهم على العرب ، إلا أنّه لا يفتخر بإنتمائه إليهم كما فعل بشار بن برد ، وإسماعيل بن سيار قبله ، ومهيار الديلمي بعده ، فقد إنتسب إلى أكثر من قبيلة عربية ، بدأ بإنتسابه إلى بني بكر بن وائل ثم إلى بني تميم فالنزارية فاليمانية ، وفي النهاية إنتسب إلى اليمن وظل على ذلك يفضل التعاجم و يُشايع الشعوبية في ظل إحتقار الحياة البدوية ،و تفضيل الفرس على العرب "1 ، في ذلك يقول :

"اسْقِنِيهَا، وغَنْ صَوْ تَاً، لَكَ الْخَيْرُ، أَعْجَمَا لَيْسَ فِي نَعْتِ دِمْنَةِ ، لا وَلا زَجْرِ أَشْأَمَا اللهِ عَتِ دِمْنَةِ ، لا وَلا زَجْرِ أَشْأَمَا اللهِ عَتِ دِمْنَةِ ،

ويقول أيضا:

" تُدَارُ عَلَيْنَا الرَّاحْ فِي عَسْجَديَّةٍ، حَبَتْها بَالْوَانِ التَّصَاوِيرِ فَارسُ قَرَارَهُا كِسرَى، وَ فِي جَنَبَاهِا لَقُوارِسُ "3 مَها تُدِّرِيهَا بِالقِسَيِّ الفَوارِسُ "3

إن شعوبية أبا نواس ، تتمثل في دعوته إلى هجر المقدمة الشعرية التقليدية ، ودعوته إلى مسايرة مظاهر الحياة التي تتجدد وتتطور في مخلف ميادينها ، كما دعا الناس إلى شرب الخمرة و تلدد بها ، فهو أراد أن يترك بصمته في مجتمعه ، وأن يُثبت تميزه عن غيره ،" وإنّ المتصفح لشعره، وبالخصوص الذي أنشده في تفضيل الفرس على العرب يلحظ أن الشاعر ظل ينقاد بروحه الشعوبية إلى بناء أسلوب جديد ينقض به الأسلوب القديم ، من وقوف على الأطلال وبكاء على الدمنة ، ووصف النبُّوق و الشِّياه ، و الوحش و القفائر فَيَعُوجُ على الخمارات ، ويصف الملاهي ومجالس اللذات

<sup>1</sup> مظاهر المجتمع وملامح التجديد من خلال التجديد في العصر العباسي الأول ( 132- 232 هـ) ، د. مصطفى بيطام ، ص372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الديوان ،ص 1103.

<sup>.</sup> 710 المصدر نفسه ، 3

ومحاسن العمران ويهزأ بالشعراء الذين يقفون على الدّيار ويبكون رسومها البالية ،ويستنطقون آثارها ، ويسألونها عن ليلى وهند وسواهما من عرائس الشعر القديم ، ويدعوهم إلى إتباع مذهبه في إغتنام اللّذة وتصوير حياتهم وبيئتهم ، لاحياة الأعراب وبيئة البادية ، ومن الأشعار التي تُعد نموذجا قد يكون فريدا من نوعه عند أبي نواس ما قاله يفتخر فيه بالفرس ويُفضلهم على العرب "1، يقول:

| يُقَاسِي الرِّيحَ والمطَــــرَا               | "دَعِ الرّسْمَ الذي دثَرَا،     |
|-----------------------------------------------|---------------------------------|
| مَ في اللَّذَّاتِ والحَصْرَا                  | وَكُنْ رَجُلاً أَضاَعَ العلْ    |
| وَ سَابُورٌ لِمَنْ غَبَـــــرَا               | أَلَمْ تَوَ مَا بَنَي كِسْرَى ، |
| فُوَات تَفَيَّأَتْ شَجَـــوَا                 | مَنَازِهُ بين دِجلَةَ والْـ     |
| مَنُ عَنْهَا الطَلَحَ والعُشَرَا              | بأرْضٍ باعَدَ الرَّحْ           |
| يَرابِيعاً، وَ لَا وَحَـــــرَا" <sup>2</sup> | وَلَمْ يَجْعَل مصَادَاهَا       |

من خلال هذه القصيدة نُلاحظ أنّ الشاعر ثار على الأطلال أولا ، ثم دعا إلى الوقوف على ما تزخر به ضواحي الفرات والدجلة من آثار فارسية ،شاهدة على ما شَيده كسرى وسابور ، فالأطلال خالية لاتصلح لشيء ينموا فيها الطلح والعشرا ، عكس ما تحتوي عليه الفرات والدجلة من الأنحار والحدائق الناظر الخلابة تصر الناظرين .

ومن مظاهر الشعوبية الإحتفال بعيدي النَّيْرُوزْ والمهرجان ، وهما من الأعياد الفارسية التي كانت تقام لهما إحتفالات شعبية عامة في العصر العباسي الأول أي العصر الذي عاش فيه أبو نواس ، "والنيروز عند الفرس أول يوم في السنة الشمسية عند نزول الشمس ، ومعناه بالفارسية (يوم جديد) لأنه يؤذن بمقدم الربيع الذي يَرُدُ على الدنيا شبابها وجدتما وهو عيدهم السنوي يقضونه في التنزه

مظاهر المجتمع وملامح التجديد من خلال الشعر في العصر العباسي الأول ( 132-232ه )، د. مصطفى بيطام ، ص 373.

<sup>.</sup> الديوان ص662

والشرب ، وكان أبو نواس يحتفل بأعيادهم ، كما كان يتزين بِزَيِّنهِمْ ويُظهر للنَّاس أنَّه منهم" 1، فهو ها هنا يصف لنا عيد النيروز يقول:

بِنَوْرِ عَلَى الأَغْصَانِ كَالأَنْجُمِ الزُّهْــــرِ مِنَ الصَّفْرِ فَوْقَ البِيضِ وَالْحُضُرِ والْحُمُرِ إِلَى الشُّرْبِ أَنْ سَرُوا ، وَمَالَ إِلَى السُّكْـرِ" <sup>2</sup> "يُبَارِكُنَا النُّنورُوزُ فِي غَلَسِ الدُّجَى يَلُوحُ كَأَعْلاَمِ المُطَارِفِ وَشُيهُ يَلُوحُ كَأَعْلاَمِ المَطَارِفِ وَشُيهُ إِذَا قَابَلَتْهُ الشَّمْسُ أَوْمَا بِرَأْسِهِ

ويقول أيضا:

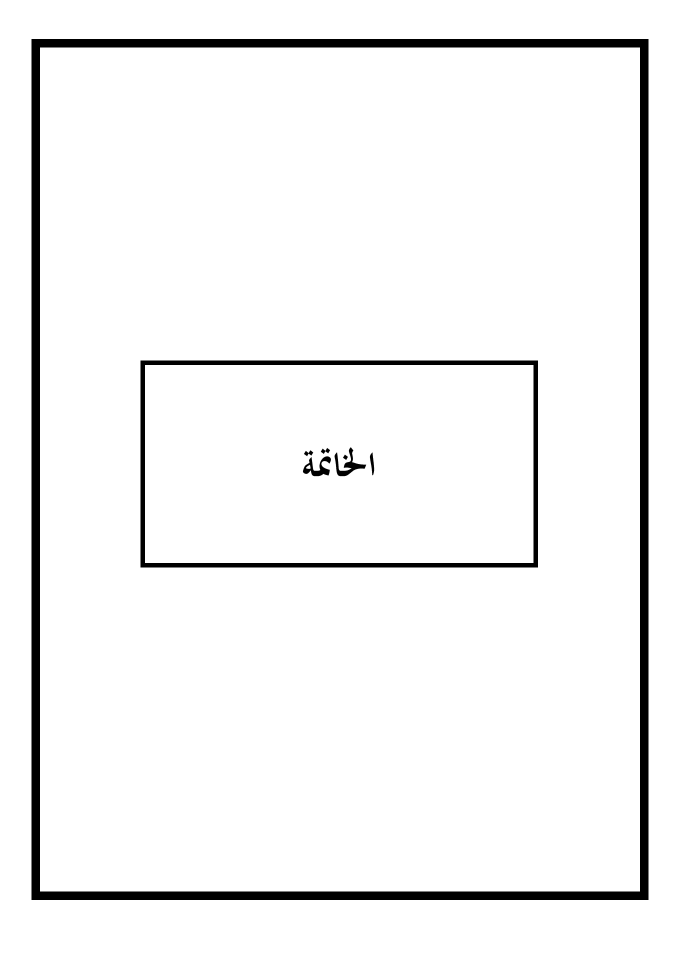
وَقَامَ وَزْنُ الزَّمَانِ ، فَاعْتَ لَلاً. وَاسْتَوْفَتِ الْخَمْرَ حَوْلِهَا كَمَلاً وَ شَيَ نَبَاتٍ ، تَخَالُهُ حُلَلاً لأَصْبَحَ وَجْهُ الزَّمَانِ مُقْتَبِلاً عِيشَ قَصِيرًا ، وَتَبْسُطُ الأَمَلا "3 "أَمَا تَرَى الشَّمْسُ حَلَّتِ الْحَمَلَا ، وَغَنَّتِ الطَّيْرُ بَعْدَ عُجْمَتِهَا وَغَنَّتِ الطَّيْرُ بَعْدَ عُجْمَتِهَا وَاكْتَسَتِ الأَرْضَ مِنْ زَخَارِفِهَا فَاشْرَبْ عَلَى جِدَّةِ الزَمَانِ ، فَقَدْ كَرَخِيَّةٌ تَتْرُكُ الطَّويلَ مِنْ اَلْ

فكان يُقام الإحتفال بهذا العيد في فصل الربيع ، فيحتفل به النّاس والوزراء والخلفاء وحتى الشعراء ، فيتبادلون الهدايا فيما بينهم ، على غرار الصور المصنوعة من العنبر ، و الأواني المصنوعة من الفضة والذهب ،نستنتج من هذا كله أنّ العامل الحضاري والشعوبية كان لهما أثر كبير في حياة النواسي ، فبسببهما تخلى عن المقدمة الطللية ، ضِيفَ إلى ذلك حُبه الشديد للخمرة وتعلقه بها ، حيث ألِفَ مجالسها ، ودعا النّاس إليها ، كل هذه الأمور جعلته يُحلّ الخمر بدل الطلل .

أبو نواس ، قصة حياته وشعره ، عبد الرحمن صدقي ، ص $^{1}$  .

<sup>.</sup> ألديوان ، من  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{3}$ 



من خلال هذه الدراسة التي تحدثنا فيها عن أبي نواس ، وعن ثوته على المقدمة في الشعر العربي القديم ، وعن العصر الذي عاش فيه ، خرجنا من هذا البحث بعدة نتائج ، أهمها يتلخص فيما يلي:

- 1. إنّ القصيدة العربية قديما ، كانت تقوم على وقوف الأطلال ، و التغزل بالحبيبة ، ثم يذكر الشاعر ما يختلج صدره من شوق وحنين إلى الأيام التي خلت ، ونجد هذه المقدمة في الشعر الجاهلي خاصة المعلقات ، لكنها إستمرت في العصور اللاحقة .
- 2. جاء العصر العباسي حاملا معه مظاهر التجديد لا سيما على مُستوى الشعر ، فظهر شعر اللهو المجون ، ووصف القصور وما يحيط بها ، كما وصفوا رحلات الصيد والطرد ، كذلك ظهرت وتطورت أغراض جديدة مثل : المدح ، الهجاء ، الرثاء ، الغزل ، الزهد ، التصرف، الوصف...
  - 3. يعتبر أبو نواس من أعلام هذا العصر ، فهو الذي ثار على المقدمة الطللية ، وإستبدلها بالمقدمة الخمرية ، وهو بذلك حرر الشعر من اللهجة البدوية، ونَظَمَهُ بالطريقة الحضرية .
- 4. إن أبو نواس شاعر الخمرة بلا مُنازع ، فهي أصبحت فنًا مُستقلا على يده في الأدب العربي ،
   حيث نظم في جميع أنواع الشعر ، وأجودُ شعره خمرياتُهُ .
  - 5. وصف الخمرة و أوانيها وأشكالها ، ووصف مجالسها ، وما تضمه من سُقاة وندمان وغناء ولهو وطربٍ ، فهو لم يصفها فقط ،بل قدسها تقديسًا .
  - 6. أصبحت الخمرة مِحْوَرَ القصيدة بعدما كانت مُجرد موضوع يأتي الشاعر على ذكره من خلال قصيدته .
  - 7. تتميز خمريات أبو نواس بقوة الإحساس ، وببساطة التعبير، وسهولة اللغة، كما اِمتازت عن خمريات سابقيه بوحدة الموضوع ، حيت تكون كُل القصيدة مَدَارُهَا الحديث عن الخمرة .
- 8. أثارت شخصية أبي نواس الكثير من الجدل بين النُقاد القُدامي و المعاصرين ، فهناك من إتهمه بالزندقة والمجون ، ووصفوه و وصفوه بالفَاجِرِ لاسِيَمَا فيما يتعلق بخمرياته ، أما الآخرون فيتُقرون بعلمه وأدبه وثقافته الواسعة .

9. إتجه إلى الزّهد في آخر حياته ، و يُقال بأنّه ثاب عن ماكان فيه ، وقد أنشد عدة قصائد تدل على ذلك .

وفي الختام ، لايمكن لهذا الجهد المتواضع أن يُلم بِكُلّ ما قِيل وَدُرِسَ في هذا الموضوع ، و لكني أرجو أن يكون هذا العمل خالصًا لوجه الله الكريم، وأسألهُ سبحانهُ الرّضي والتوفيق .

- القرآن الكريم ، برواية ورش .
  - الحديث الشريف.

#### أولا: المصادر:

- ديوان أبي نواس ، دار نوبلس ، بيروت ، لبنان ، د.ط ، د.ت ، بأجزائه الثمانية .
- ديوان الأخطل ، شرحه و صنف قوافيه مهدي محمد ناصر الدين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط 2 ، سنة 1994.
- ديوان الأعشى ، حققه د. محمد محمد حسين ، مكتبة الآداب بالجماميز ، المطبعة النمودجية ، القاهرة ، مصر ، د.ط ، د.ت.
- ديوان إمرىء القيس ، ضبطه و صححه الأستاذ مصطفى عبد الشافي ، دار الكتب العلمية ،
   بيروت ، لبنان ، ط5 ،د.ت.
- ديوان زهير بن أبي سلمى المزين ، شرحه الأديب يوسف الأعلم الشنتمري ، مطبعة الحمدية المصرية ، ط1 ،د.ت.
- ديوان طرفة بن عبد البكري ، شرحهُ الأديب يوسف الأعلم الشنتمري ، طبع بمطبع برطرند، مدينة شالون ، د.ط ، د.ت.
- ديوان عمرو بن كلثوم ، جمعه و حققه و شرحه ، د. إميل بديع يعقوب ، دار الكتاب العربي بيروت ، لبنان ، ط1 ،سنة 1991.
- دیوان عنترة بن شداد ، اِعتنی به وشرحه حمدُو طِماس ، دار المعرفة ، بیروت لبنان ، ط1 ، سنة 2004.
- ديوان الوليد بن يزيد ، جمعه و حققه واضح الصمد ، دار صادر ، بيروت ، لبنان ، ط1، سنة 1988.

#### ثانيا: المراجع:

- أبو نواس بين العبث و الإغتراب و التمرد ، د.أحلام الزعيم ، دار العودة ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، سنة 1981.
- أبو نواس قصة حياته وشعره ، عبد الرحمان صدقى ، دار المعارف الإسلامية ، د.ط ،د.ت.
- أبو نواس ، عباس محمود العقاد ، مؤسسة هندامي للتعليم و الثقافة ، القاهرة ، د.ط ، د.ت.
  - أبو نواس ، عبد الحليم عباس ، دار المعرفة ، النيل ، القاهرة ، ط3، د.ت.
- أدباء العرب في الأعصر العباسية ، حياتهم، آثارهم ، نقد آثارهم ، بطرس البستاني ، ط. جديدة ، دار نظير عبود ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، د.ت.
- أمراء الشعر العربي في العصر العباسي ، أنيس المقدسي ، دار العلم للملايين ، بيروت ، لبنان، ط17 ،سنة 1989.
- إتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني للهجرة ، د.محمد مصطفى هدارة ، دار المعرفة كورنيش النيل ، القاهرة سنة 1962 ، د. ط.
- تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الأول ، د.حامد حنفي داود ،ديوان المطبوعات الجامعية ، سنة 1993 ،د.ط.
  - تاريخ الأدب العربي ، العصر العباسي الأول د.شوقي ضيف ، دار المعرفة ، ط16 ،د.ت.
- الجامع في تاريخ الأدب العربي ، الأدب الحديث ، حنا الفاخوري ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، سنة 1986.
- حديث الأربعاء طه حسين ، دار المعارف ، منتدى مكتبة الإسكندرية ، ط14 ، د.ت، ج2.

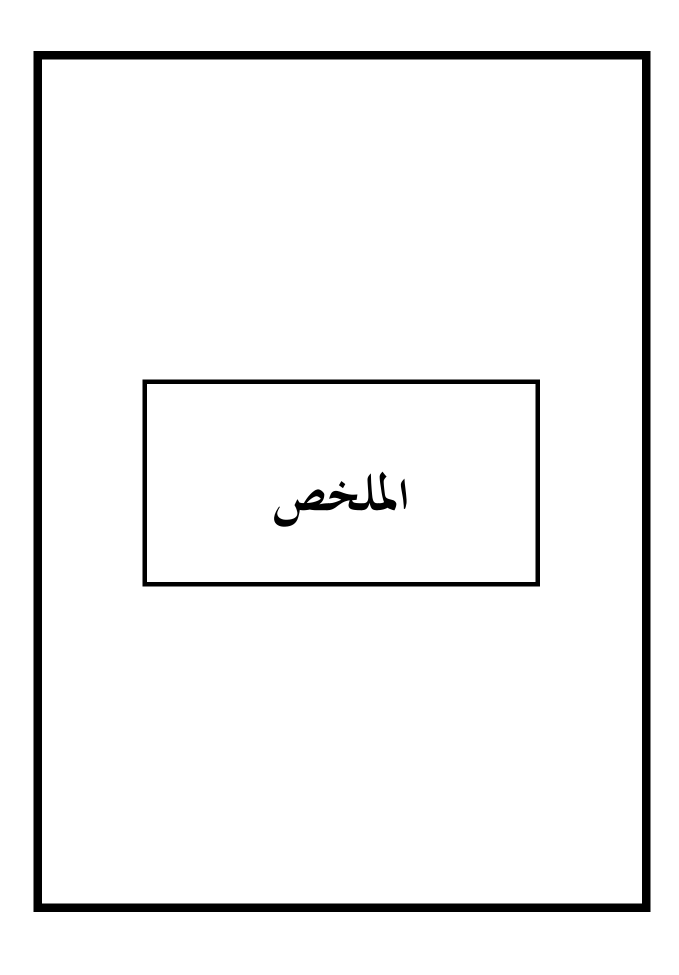
- دراسات في الشعر الجاهلي ، يوسف خليف ، دار غريب القاهرة ، سنة 1981 ، د.ط.
- الرمز الشعري عند الصوفية ، د.عاطف جَودَةُ نصر ، دار الأندلس و دار الكندي للطباعة والنشر ،ط1،سنة1978.
- شرح المعلقات السبع ، الإمام القاضي أبي عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين الزوزي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، د.ط ، د.ت.
  - الشعر العباسي ، قضايا وظواهر ، عبد الفتاح نافع ، دار جرير ، ط1 ، سنة 2011.
- شعر اللهو و المجون ، تاريخه و أعلامه ، الأعشى ، الأخطر ، أبو نواس ، جورج غريب ، دار الثقافة ، بيروت لبنان ، د.ط ، د.ت.
- شعر الوقوف على الأطلال من الجاهلية إلى نهاية القرن الثالث ، دراسة تحليلية ، د.عزة حسن، دمشق ، سنة 1978،د.ط.
  - شعر الوقوف على الأطلال ، د.غزة حسين ، طبعة الترقي ، دمشق ، 1986.
- الصورة الشعرية ونماذجها في شعر أبي نواس ، د.ساسين عساف ، المؤسسة الجامعية للدراسة و التوزيع ، بيروت ، لبنان ،سنة 1982 ،د.ط.
  - ضحى الإسلام ، أحمد أمين ، دار الكتاب العربي بيرو ت،لبنان ،ط10 ،د.ت.
- الطبيعة في الشعر الجاهلي ،د.نوري حمودي القيسي ، دار الإرشاد ، بيروت ، لبنان ، سنة 1970 ،د.ط.
- فن الشعر الخمري وتطوره عند العرب ، إيليا حاوي ، دار الثقافة ، بيروت ، لبنان ، ط1، سنة 1997 .
- المجاني الحديثة ، البستاني فؤاد إفراد ، المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ، لبنان ، ط1 ،سنة 1972، ج1.

- محاضرات في تاريخ الأمم الإسلامية ، الدولة العباسية ، الشيخ محمد الخضري بك ، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع ، ط1 ، سنة 2003.
- مظاهر المجتمع و ملامح التجديد من خلال الشعر في العصر العباسي الأول 132هـ مظاهر المجتمع و ملامح التجديد من خلال الشعر في العصر العباسي الأول 132هـ 232هـ د.مصطفى بيطام ، ديوان المطبوعات الجامعية ، سنة 1995 ،د.ط.
- مقدمة القصيدة العربية في الشعر الجاهلي ، د.حسين عطوان ، دار المعارف، مصر ، د.ط،د.ت.
- مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الأول ، حسين عطوان ، دار الجيل ،بيروت ، لبنان، ط1 ، د.ت.
- الموجز في الأدب العربي و تاريخه ، حنا الفاخوري ، مجلد 2 ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ط3 ، سنة 2003.
  - موسوعة الحضارة العربية ، العصر الجاهلي ، بطرس البستاني ، ط1 ،سنة 2005 .
- موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي ، محمد زكي العشماوي ، دار النهضة العربية ، بيروت ، لبنان ، ط1 سنة 1981.

# ثالثا: الرسائل و المذكرات :

- الإتجاه التجديدي و أثره في نهضة الشعر في العصر العباسي الأول ، دراسة تحليلية نقدية ، للطالب أحمد الطيب خوجلي عباس ، أطروحة لنيل درجة الدكتوراه ، جامعة أمدرمان الإسلامية سنة 2007.
- الإنقلاب المعرفي المواجهة الثقافية في شعر أبي نواس ، ألاء عزام عبد الوهاب عودة ، أطروحة لنيل درجة الماجستير ، جامعة النجاح الوطنية ، نابلس ، فلسطين ، سنة 2014.

• صراع الحضارات و أثره في الشعر العربي في العصر العباسي الأول ، القرن الثاني للهجرة ، للطالب أحمد عبد القادر محمود ، أطروحة لنيل درجة ماجستير بكلية الدراسات العليا بجامعة النجاح الوطنية في نابلس ، فلسطين ، سنة 2003.



إنّ أبا نواس ثار على التقاليد العربية الموروثة ، و نادى بأن يحلّ الخمر محل الطلل ، فهو رائد الشعر الخمري في الأدب العربي ، فالخمرة عنده تعكس مظاهرة الحضارة في عصره ، من ترفٍ و بذخٍ ، فهو الذي دعا إليها و حث على الإكثار منها ، فهي وسيلة لتبديد الأحزان ، وكشف منابع الحُسن والجمال ، فوصفها و وصف أوانيها و شكلها و مجالسها ، و ما بتلك المجالس من لهوٍ وغناءٍ وطرب، فهو بذلك أعطى لهذا الفن الجديد أهمية كبرى .

الكلمات المفتاحية : أبو نواس ، الثورة ، المقدمة الطللية ، المقدمة الخمرية . le résumé :

Abou nouass à révolté contre toues les traditions arabes érritieés et pousser un cri pour qu'on remplaçait les monuments au lieu du vin, C'est le leader de la poésie du vin e en littérature arabe, le vin pour lui manifeste la civilisation le luxe et la richesse, il les appelés exhortés c'est la solution pour oublier la tristesse et trouver les sources de beauté il la décrité avec ses pots sa forme et sa compagnie de joie de chant et de ravissement, c'es pour ça qu'il a apporté une grande importance a ce nouveau art.

**mots clés** : abou nouass , a révolution , l'introduction talalia, l'introduction vinicole.

#### **Summary:**

Abou nouses revolted against inherited arab traditions and called for wine to replace the ruins, hi is the pioneer of wine's peotry alshiar alkhamri in arabic literature, wine for him reflexed the manifestation splendour, he is the one who called for it and urged to multiplified it, it's a mean of dispelling sorrows and revealing the sources of goodness and beauty, so he described it and described its utensils and its form and councils, and what's in those councils of fun and singing and glee, so he gave this new art a great important.

<u>**Key words**</u>: abou nouass, revoution, introductory presentation, introductory to wine.